
VITRIOLVM
REVISTA DIGITAL DE FRANCMASONERÍA

PUBLICACIÓN MENSUAL PARA TODOS LO MASONES QUE CREAN
EN LA FRATERNIDAD DE LA FRANCMASONERÍA UNIVERSAL

EJEMPLAR GRATUITO | N° 38 | AV 5774 (V L) JULIO 2014 (E V)

¿PARA QUÉ SIRVEN LOS

BLOGS MASÓNICOS?

LOS OLD CHARGES:
TAN ANTIGUOS Y TAN CERCA / 20
TEXTOS FUNDAMENTALES DE LA MASONERÍA, LIBRO DE IGNACIO
MÉNDEZ-TRELLES DÍAZ.

Vida y obra de los grandes iniciados / 17

El número de grado del Compañero / 7

Palabras claves para conseguir la paz / 14



VITRIOLVM
REVISTA DIGITAL DE FRANCMASONERÍA

N° 38 | AV 5774 (V L) JULIO 2014 (E V)

DIRECTOR | EDITOR
Q H Ángel R. Medina, M M
broder.medina@gmail.com

COLABORAN
Silvio Castellanos, José Rafael Otazo,
Asdrúbal Urdaneta, Luis Blanco
Fuentes, Javier Lahoud.

EN EL EXTERIOR
Alirio J. Rojas (México), José Rubio
Arvelo y Jacques Faucher (Francia),
Josh Pérez B. (EE. UU), Víctor
Guerra, Ignacio Méndez-Trelles Díaz
y Brenno Ambrosini (España), Iván
Herrera Michel (Colombia), Edsel
Lourens (Curazao).

PUNTO GEOGRÁFICO
Av. Ricaurte N° 34, Maracay, Estado
Aragua, Venezuela.

VITRIOLVM, es una publicación de la
Comisión de Docencia y Cultura de la
R L Leonardo Da Vinci N° 244
(REAA), Or de Maracay, Estado
Aragua, Venezuela, bajo la
jurisdicción de la Muy Respetable
Gran Logia de la República de
Venezuela, Jesuitas a Maturín N° 5,
Templo Masónico, Monumento
Histórico Nacional, Caracas, D. C.
VITRIOLVM, es una publicación
digital de distribución gratuita por
Internet bajo el sistema de
suscripción. La dirección de esta
publicación no comparte
necesariamente las opiniones de sus
colaboradores. Tampoco mantiene
correspondencia sobre artículos no
solicitados. Los contenidos de las
planchas y trazados publicados son de
la exclusiva responsabilidad de sus
autores y no representan la opinión de
la Gran Logia de la República de
Venezuela.

EDITORIAL

2

En esta edición de VITRIOLVM,
incluimos varios trazados de gran
importancia para los Hermanos. Iván
Herrera Michel no escribe: ¿Para qué
sirven los blogs masónicos? y José R.
Otazo nos habla del Talento masónico y
cómo definir la Organización.

Los QQ HH Silvio Castellano y
José Miguel Monroy nos ofrecen las
planchas, El número del grado de
Compañero y La vida y obra de los
grandes iniciados, respectivamente.

Ángel R. Medina publica dos
planchas: El demiurgo insomne y Todo lo
que usted quiso saber sobre los antiguos
documentos masónicos. El Q H
Ismael Cabrera Santos nos escribe sus
Palabras claves para conseguir la paz.

Otros trazados de interés son: El piso
del Templo (Q H Eduardo Marder),
La vida comunitaria en Logia, un
fragmento del libro Los oficios y los
oficiales de las Logias de Daniel
Beresniak. La iniciación masónica de
Voltaire (Logia Hermes, España),
Schopenhauer, la vida y la muerte,
trabajo publicado en el Diario Digital
(España). El concepto de libertad interior
(Q H José María Villa), ¿Existe la
filosofía masónica? trazado del R H
Sebastián Jans; La filosofía de la
masonería del Q H Joseph Bruno
Levy y Los mitos  del R H Armando
Hurtado.

Esperamos que esta edición 38 de
VITRIOLVM sea de su completo agrado.



VITRIOLVM
REVISTA DIGITAL DE FRANCMASONERÍA

N° 38 | AV 5774 (V L) JULIO 2014 (E V)

CONTENIDOS

TEMAS

LECTURAS

LECTURAS

3

¿Para qué sirven los blogs masónicos? / 4
R H Iván Herrera Michel

Talento masónico: cómo definir la Organización. / 6
Q H José R. Otazo

El número del grado de Compañero / 7
Q H Silvio Castellanos

El demiurgo insomne / 9
Q H Ángel R. Medina

El piso del Templo / 12
Q H Eduardo Marder

La vida comunitaria en Logia / 13
Fragmento del libro Los oficios y los oficiales de las Logias
de Daniel Beresniak.

Palabras claves para conseguir la paz / 14
Q H Ismael Santos Cabrera

La vida y obra de los grandes iniciados / 17
Q H José Miguel Monroy Massó

Todo lo que usted quiso saber sobre
 los antiguos documentos masónicos / 20
Q H Ángel R. Medina

La iniciación masónica de Voltaire / 22
Logia Hermes, España.

Schopenhauer, la vida y la muerte / 24
Diario Digital (España).

El concepto de libertad interior / 26
Q H José María Villa

¿Existe la filosofía masónica? / 27
R H Sebastián Jans

La filosofía de la masonería / 28
Q H Joseph Bruno Levy

Los mitos / 30
R H Armando Hurtado



TEMAS

Un veterano Masón panameño, al parecer con
varias décadas y alta graduación en la Or
den (circunstancias que menciona cumpli
damente), me ha hecho llegar, con cierto

escepticismo, la pregunta que da origen a esta publi-
cación, y yo le he contestado, palabras más palabras
menos, que sigo pensando que la web 2.0 es algo
irremediable.

Porque no creo que alguien en su sano juicio
piense que vamos a volver a un mundo sin tecnolo-
gía ni redes sociales virtuales, a menos que tenga la
sospecha de que se va a producir una catástrofe que
nos devuelva al paleolítico. De otra manera, la hu-
manidad (y en ella, los Masones y Masonas), segui-
rá frecuentando con mayor frecuencia el computa-
dor y navegando por Internet, que es el canal de co-
municaciones y contenidos más grande y el de ma-
yor crecimiento que jamás haya existido.

En la «nube» se han «montado» alrededor de
200 millones de blogs desde el año 2001 en que se
popularizaron, de los cuales unos cuantos cientos
son «Masónicos». Yo he creado el mío en 2007, y
por haber estado allí siete de los trece que lleva el
fenómeno, puedo decir que los de la Orden son muy
diferentes a otros de divulgación científica, análisis
literario, superación personal, opinión política, co-
mentarios deportivos, de noticias,  chismes, comi-
da, moda, salud, educativos, corporativos, Etc.

La fuente de los temas de mi blog suelen ser
los debates entre los Hermanos de mi Logia o los

que constantemente se presentan en las
Masticaciones de mi Obediencia, matices de los ri-
tuales que suscitan nuevas inquietudes, tópicos so-
bre los que surge el deseo de profundizar, libros y
revistas que he leído o releído, noticias del planeta
Masónico, correspondencia recibida, preguntas de
los lectores o correos como el del Masón veterano
que motivó estas líneas

Los temas más controvertidos y comentados
tienen que ver con la exclusión de los ateos, la Ini-
ciación de la mujer en pie de igualdad, los Masones
homosexuales, y la famosa «regularidad»
anglosajona. Escribir sobre ellos garantiza lectura y
controversia.

A los blogs Masónicos a veces los distingue
un cierto tono didáctico, que en mi caso puede atri-
buirse a treinta años de docencia universitaria.  Un
blog personal es como llevar un diálogo con una
comunidad que se va conformando en torno a él,
que es incomparable con la de los lectores de revis-
tas impresas. Lo digo por experiencia propia, ya que
he tenido la oportunidad de estar vinculado a algu-
nas de contenido Masónico como director, conseje-
ro de redacción o colaborador habitual y puedo no-
tar la diferencia.

Hay cosas curiosas que he notado en el com-
portamiento de mis Queridos Hermanos.  Por ejem-
plo, me resulta cómico que algunos que conozco
sigan mi blog de incognito para que yo no me ente-
re. Cada quien tiene sus maneras. Así mismo, co-

¿PARA QUÉ SIRVEN LOS
BLOGS MASÓNICOS?
V H IVÁN HERRERA MICHEL
 Fuente: http://ivanherreramichel.blogspot.com/

NO CREO QUE ALGUIEN EN SU SANO JUICIO PIENSE QUE VAMOS A VOLVER
A UN MUNDO SIN TECNOLOGÍA NI REDES SOCIALES VIRTUALES, A MENOS
QUE TENGA LA SOSPECHA DE QUE SE VA A PRODUCIR UNA CATÁSTROFE
QUE NOS DEVUELVA AL PALEOLÍTICO. 4



TEMAS

nozco casos de quien en público se ha prometido a
sí mismo no leer una sola línea en Internet, y a un
S G C que hizo jurar a sus pares en una cere-
monia de Colación del Grado 33° no seguir las ideas
que aparecen en la red. También los hay blogofóbicos
como el Querido Hermano panameño que me escri-
bió.

La Internet ha cambiado hasta la manera en
que los interesados se aproximan a la Orden. Si qui-
siera resaltar una ruta generalmente seguida por quie-
nes desean hoy iniciarse en la Masonería, diría que
primero están visitando Wikipedia, luego tratan de
hablar con un miembro de la Orden al tiempo que
consultan la blogosfera Masónica. Cuando al fin se
deciden, suelen tocar el pórtico de una Obediencia
por Internet, pedirle a un Masón que los apadrine o
escribir a un blogger pidiendo ayuda para ingresar.

En este último caso, siempre canalizo su soli-
citud hacia Masonerías que les sean cercanas o afi-
nes ideológicamente, siempre y cuando entre las cos-
tumbres del interesado no advierta una discrimina-
ción o un irrespeto a los Derechos Humanos que
termine reforzando los vicios que han hecho nido
en la Orden.

También existe el Aprendiz y el Compañero
que pide que lo instruyan en lo de su Grado.  Aquí
siempre contesto lo mismo: «esa es una labor ex-
clusiva de los Vigilantes de su Logia».  Pero si de-
sea que comentemos asuntos generales o noticias
públicas de la Orden, suelo intercambiar impresio-
nes con ellos.

En mi opinión, la blogosfera Masónica ha arro-
jado los siguientes resultados positivos:
1) Ofrece una imagen fresca y contemporánea de la
Masonería,
2) Estimula la búsqueda de conocimientos y la in-
vestigación sobre diferentes sensibilidades de la
Orden,
3) Constituye un modo de adquirir comprensiones y
es un medio privilegiado de distribución del cono-
cimiento,
4) Brinda intercambios de ideas, posibilitando el
enriquecimiento mutuo sin barreras de espacio y
tiempo, y

5) Permite apoyarse en diversas fuentes Masónicas
evitando el adoctrinamiento en un solo pensamien-
to.

El redactor de un blog Masónico debe tener
claro que es importante que el pensamiento del lec-
tor fluya libremente y que valore autónomamente la
información cotejándola con la que proviene de otras
áreas ideológicas de la Masonería.

¿Qué hace el lector con esa información?: Lo
que él decida.  Es lo Masónico.

La Internet ha cambiado
hasta la manera en que los
interesados se aproximan a
la Orden. Si quisiera
resaltar una ruta
generalmente seguida por
quienes desean hoy
iniciarse en la Masonería

5



TEMAS

«El término organización presenta dos referencias
básicas. Por un lado, la palabra organización se
utiliza para referirse a la acción o resultado de
organizar u organizarse.»

La organización, una condición necesaria en
cualquier actividad

La organización resulta ser una cuestión
ampliamente requerida en el desarrollo de diversas
actividades, o en su defecto, también, en lo que
respecta a nuestra vida cotidiana.

Básicamente esto es así porque la organización
implica orden y como está comprobado ya, un
escenario opuesto, como la desorganización o el caos
no conducirán de ninguna manera a la consecución
de los objetivos propuestos en ningún ámbito o
instancia, jamás.

Traslademos lo expuesto a un ejemplo en
concreto. Si en la habitación que usamos como
espacio «de trabajo no disponemos de muebles que
organicen los elementos y el material que utilizamos
para trabajar la tarea en todo aspecto será muy
compleja de concretar. En principio no tendremos
donde sentarnos cómodos y deberemos hacerlo en
el suelo. Si trabajamos con papeles, con documentos
y expedientes, tendremos que tenerlos también en
el piso y por más que estén dispuestos con cierto
orden será más complicado encontrar alguno en
especial que si lo están en un mueble fichero con su
correspondiente ficha identificadora.

Como apreciamos del caso expuesto la
organización es una condición sine quanom si se
quiere realizar un trabajo o actividad de manera
efectiva y satisfactoria. No hay otra opción aceptable
que nos remita al éxito, solo la organización. Y esto
es aplicable a un ámbito laboral, como en la situación
que expusimos como ejemplo, como en cualquier
otro.

La organización un sistema con fines
específicos

Y por otro lado, se designa con el término de
organización a aquel sistema diseñado para alcanzar
satisfactoriamente determinados objetivos o metas,
en tanto, estos sistemas pueden, a su vez, estar
conformados por otros subsistemas relacionados que
cumplen funciones específicas.

Es decir y en otras palabras, una organización
será cualquier grupo social conformado por
personas, una serie de tareas y una administración,
que interactuarán en el marco de una estructura
sistémica con la meta de cumplir con ciertos
objetivos propuestos.
Características de la organización

El rasgo esencial de cualquier tipo de
organización y que sí o sí debe observar para que
exista y luego subsista, es que las personas que la
integran se comuniquen y estén de acuerdo en actuar
de forma coordinada en el logro de los objetivos
propuestos que los lleven a cumplir efectiva y
satisfactoriamente con su misión.

En tanto, para ayudar a esta coordinación y
comunicación,las organizaciones casi siempre funcionan
a través de normas que servirán en la consecución de
propósitos.

No estar de acuerdo o no cumplir con la normativa
vigente así como la acción de manera descoordinada
atentará contra la supervivencia de la organización.

Entre las varias características que distinguen
a una organización se cuentan: conjunto de personas
con recursos, objetivos asignados, normas y orden
jerárquico establecido, satisfacción de necesidades,
producción o venta de bienes o servicios,
transmisión de cultura, generación de trabajo,
creación, conservación y transmisión de
conocimiento, entre otras.
Clasificación de las organizaciones

Por otra parte, las organizaciones pueden ser
clasificadas de acuerdo a los siguientes criterios: por
su finalidad (con fin de lucro y sin fin de lucro), por
su estructura (formales e informales), por su tamaño
(pequeña, mediana, grande, micro emprendimiento),
por su localización (multinacional, regional,
nacional), por su tipo de producción (bienes o
servicios), por el tipo de propiedad (privada, pública
o mixta), por el grado de integración que presenta
(totalmente integrada o parcialmente integrada) y
por su actitud frente a los cambios (rígida o flexible).

COMO DEFINIMOS A LA ORGANIZACIÓN
TALENTO MASÓNICO

Q H JOSÉ R. OTAZO, M M
R L Unidad, Verdad y Amor N° 5
Or de Barranquilla, Colombia.

6



TEMAS

El simbolismo derivado de los números ha
acompañado siempre a la civilización [1],
siendo su interpretación una antiquísima
ciencia, considerada por Platón como la

esencia de la armonía cósmica e interior.  Regulan
los números el equilibrio físico y las leyes vitales,
espaciales, temporales y las relaciones con el Prin-
cipio [2]. Asimismo, los números son una de las cla-
ves de las cosmogonías antiguas y actuales, tanto
espiritual como físicamente, así como también de
la evolución de la especie humana.

Según Pitágoras, «los números son la esencia
de las cosas; una vez desnudadas éstas de todas sus
cualidades accidentales podemos descubrir mediante
la razón sus esenciales propiedades numéricas.» [3].
Los sistemas místicos y esotéricos están basados en
los números, comenzando con la primera Gran Cau-
sa, la Unidad Universal, lo Único y símbolo del uni-
verso infinito [4]. Las religiones y La Masonería
como Orden Iniciática y Esotérica, están incluidas
en esta determinación.  Vemos así, como a cada gra-
do (Aprendiz, Compañero y Maestro) se asocia un
número.  La presente exposición, está referida al «5»
como número evolutivo que corresponde al  Grado
de Compañero, en su asociación con la fuerza, el
trabajo y la capacidad de corregir errores [5].

Comenzaremos esta disquisición, comentan-
do que el 5 simbólicamente es el ser, la suma del
primer número par con el primer número impar
(2+3), la unión de lo masculino (el cielo=3) con lo
femenino (la tierra=2), el medio de los primeros
nueve números [6]; es el número simbólico del hom-
bre como microcosmos, como emanación de Dios
creado a su imagen y semejanza, a quien se le ins-
cribe en una estrella de cinco puntas que correspon-
den a los dos brazos, las dos piernas y la cabeza,
aludiendo así al universo en su perfecto orden a tra-
vés de dos ejes, uno vertical y otro horizontal, pa-
sando por un mismo centro. Esta estrella se destaca
flameante en nuestro templo masónico con la letra
G que simboliza la perfección del G A D U
y el arquetipo divino del hombre [7].  En el caso de
la construcción piramidal de base cuadrada, el quinto
punto es el centro que se eleva verticalmente hacia
el vértice de la pirámide [8]. En la China es igual-
mente el número del Centro y se corresponde con
los 5 principales colores y órganos (rojo=corazón,
verde=hígado, amarillo=páncreas, blanco=pulmón
y negro=riñones) y con los cinco elementos (fuego,
madera, tierra, metal y agua) [9]; en el simbolismo

hindú una vez más es la conjunción del hombre y la
mujer; en el budismo japonés son los cuatro puntos
cardinales más el centro; en el Islam es el número
predilecto como pentagrama de los cinco sentidos y
del matrimonio; en las tradiciones Maya y orienta-
les en general, coinciden en que es el signo de la
vida manifestada[10] y según la tradición, se «agre-
ga a los cuatro elementos (tierra, agua, aire y fue-
go) un quinto llamado éter que simboliza el espacio
celeste, la realidad espiritual que todo penetra y que
une dentro de sí a todos los seres…en el ser huma-
no el éter se aloja en la cavidad central del corazón
(en la caverna interior en medio de dos aurículas y
dos ventrículos), morada de la divinidad, y es en él
donde se une el alma individual con la realidad uni-
versal, y lo humano con lo divino.» [11], y sin pre-
tender enumerar todas las relaciones esotéricas, sim-
bólicas y/o religiosas que tratan con el número 5,
mencionaré adicionalmente que en las Sagradas
Escrituras se habla de este dígito 147 veces [12].

Ahora bien, surge a esta altura del trabajo la
incógnita: ¿por qué el 5 se asocia al Compañero
Masón?, ¿por qué no el 4 o el 6? Así como el 3
implica nacimiento, generación, resultado de la
interacción de los elementos de toda dualidad entre

EL NÚMERO DEL GRADO
DE COMPAÑERO
Q H SILVIO CASTELLANOS, M M
R L Esperanza 7 del Este N° 233
Or de Caracas, D. C.

7



TEMAS

otras cosas, puedo inferir entonces que el 5 marca la
continuación de esa emanación  hacia la sublime
superación que llevará al Compañero hacia la maes-
tría. Así como un niño nace puro de la interacción
del hombre-mujer con sus cinco sentido en bru-
to, así como al Aprendiz se le purifica en sus via-
jes [13], así mismo el Compañero inicia su ruta
hacia la maestría desde lo elemental representa-
do por el perfeccionamiento de sus sentidos, has-
ta la asimilación de los postulados legados por
los filósofos [14]. Resalta entonces la diferencia
entre el Aprendiz y el Compañero, al realizar el
primero viajes de purificación, mientras que el
segundo realiza viajes de desarrollo o evolución
que signarán su trabajo en este grado. Esta trans-
formación se ve claramente al reflexionar sobre las
5 formas como se manifiestan las funciones intelec-
tuales: «inteligencia discursiva o razón, inteligen-
cia intuitiva o intuición, inteligencia reproductiva o
memoria, inteligencia abstracta o abstracción e in-
teligencia creadora o inspiración [15]» y en la for-
ma como fue evolucionando el ser humano,
diáfanamente expresada así por Mace y Alfonso
(1984):

Efectivamente: el animal solamente es capaz de
distinguir (no olvidemos que, bajo el punto de
vista filosófico, distinguir es numerar) por su
acto concreto e instintivo, hasta el número cua-
tro. Su primera idea elemental numérica se re-
fiere a él mismo, como unidad; su pareja del
otro sexo es para él la distinción dual; todos los
demás animales de su especie le representan una
tercera distinción y el resto de las cosas forman
su cuarta distinción.  El cinco ya es humano,
como lo es la mente razonadora a la cual se re-
fiere. Por esto la estrella de cinco puntas o
pentalfa es el símbolo del hombre, con la cabe-
za y las cuatro extremidades. [16] (Resaltado
mío)

Puedo entender en virtud de lo antes expues-
to, por qué es el 5 el número del Compañero masón.
Sobre el particular y a manera de ilustración, mues-
tro los siguientes enunciados: 1) Cinco son los me-
ses de producción de la tierra (junio, julio, agosto,
septiembre y octubre. 2) Cinco son los genios y
Maestros de los Compañeros. 3) Cinco partes tiene
la Columna desde la base hasta el capitel. 4) Cinco
son los órdenes arquitectónicos. 5) Cinco son los
viajes del Compañero 6) Cinco puntas tiene la Es-
trella Flamígera. 7) Cinco puntos esenciales mues-
tra el cuerpo humano para construir el microcosmos.
8) Cinco significados tiene en este Grado la letra
«G» que muestra en el centro la Estrella Flamígera
(Generación, Gravitación, Genio, Gnosis y Geome-
tría), el Masón que recibe el Grado de Compañero
se encuentra parado en la quinta grada del Templo
[17], etc., manifestándose entonces de manera in-
discutible que el número 5 en el grado de Compa-
ñero señala el camino para el estudio, desarrollo y
transformación del Masón este grado. Asimismo,
siendo Maestro Masón tengo que resaltar el hecho

de que no puedo abandonar todavía ni las herramien-
tas del Aprendiz ni las del Compañero puesto que la
purificación y transformación del hombre son pro-
cesos de toda la vida y no de un momento en parti-
cular. Me considero permanente Aprendiz, Compa-
ñero y seguiré confiando en mi taller para continuar
aprendiendo de cada uno de sus integrantes en par-
ticular y de todos en conjunto.
NOTAS
1. Serrano.  2009. Pág. 84.
2. Chevalier y Gheerbrant. 2007. Pág. 763.
3. Ferrater Mora. 1984. Pág. 2396.
4. Mace y Alfonso. 1984. Pág. 39.
5. Kabaleb y Kashiel. 2007. Pág. 204.
6. Chevalier y Gheerbrant. 2007.  Pág. 291
7. Siete Maestros Masones. 2007. Págs. 125 y 126.
8. Tompkins. 1987. Pág. 255.
9. Lurker.  1992. Pág.155.
10 Chevalier y Gheerbrant.  2007. Pág. 292 y ss
11. Siete Maestros Masones. 2007. Págs. 124 y 125.
12. Strong.  2003.  Págs. 127 y 128.
13. Ritual y Catecismo para el Grado de Aprendiz.
Gran Logia de la República de Venezuela. 2006.
Págs. 29, 30 y 31.
14. Ritual del Grado de Compañero. 2004. Págs.16
y ss.
15. Mace y Alfonso. 1984. Pág. 44.
16. Mace y Alfonso. 1984. Pág. 45.
17. Barboza de la Torre. 2004. Págs. 43 y ss.

BIBLIOGRAFÍA CONSULTADA
Ritual y Catecismo para el Grado de Aprendiz. 2006.
Gran Logia de la República de Venezuela
Siete maestros masones. 2007. Cosmogonía Masónica.
Editorial Kier. Buenos Aires. Argentina
Kabaleb y Kashiel. 2007. Masonería, el Código de la
Luz. Artes Gráficas COFÁS, S.A., España
Barboza de la Torre, Pedro Alciro. 2002.  Manual del
Aprendiz. Fondo Editorial Moral y Luces. Maracaibo
Estado Zulia. Venezuela
Barboza de la Torre, Pedro Alciro. 2004. Ritual del Gra-
do de Compañero. Gran Logia de la República de Vene-
zuela
Lurker, Manfred. 1992. El Mensaje de los símbolos. Mi-
tos, culturas y religiones. Editorial Herder S.A.  Barcelo-
na. España.
Macé, Federico y Alfonso Eduardo. 1984. La sabiduría
Pitagórica. Editorial Orión. México
Strong, James. 2002. Concordancia exhaustiva de la Bi-
blia.  Editorial Caribe. EUA
Tompkins, Peter. 1987. Secretos de la Gran Pirámide.
Javier Vergara – Editor. Argentina

DICCIONARIOS
Mora, Ferrater. Diccionario de Filosofía. 1984. Quinta
Edición. Editorial Alianza Diccionarios.
Chevalier, Jean y Gheerbrant, Alain. 2007. Diccionario
de los Símbolos. Editorial Herder.  España.
Serrano Acosta, Jorge. 2009. Diccionario Masónico de
Bolsillo. R L Sol de América Nº 137. Comisión de
Docencia.

8



TEMAS

¿Todavía siguen vigentes los siete pecados ca-
pitales?  Hoy, en este mundo globalizado, se habla
con muy poca frecuencia sobre este tema. Quizás,
ello se deba a que estos fueron el origen de los vi-
cios y porque según la concepción cristiana «aleja-
ban al hombre de Dios». Los siete pecados capitales
fueron estudiados por Santo Tomás de Aquino en su
obra Suma Teológica escrita en el siglo xxi y poste-
riormente recopilados y clasificados por San
Gregorio Magno (540-604 d.C.), a quien también
se le conoció como Gregorio I, el sexagésimo cuar-
to Papa de la Iglesia Católica. La pregunta es: ¿Si-
guen vigentes los siete pecados capitales?

El filósofo Fernando Savater, en su obra Los
siete pecados capitales, dice que «los pecados tra-
dicionales —soberbia, pereza, gula, envidia, ira, ava-
ricia y lujuria— están presentes en nuestra vida dia-
ria, algunos devaluados y otros con ciertas transfor-
maciones» (9). Savater, considera que cuando rela-
cionamos estos pecados con los tiempos que vivi-
mos, nos encontramos con una «infinidad de cami-
nos», que al decir del pensador español «se mezclan
con las cuestiones religiosas, históricas, económi-
cas, sociales, artísticas» y muchos otros factores que
tienen que ver con el mundo actual.

Los clásicos siete pecados conocidos, supo-
nen la existencia de virtudes que pueden derrotar-
los. Ellos son: soberbia-humildad, avaricia-genero-
sidad, lujuria-castidad, ira-paciencia, gula-templan-

za, envidia-caridad y pereza-diligencia. Sin embar-
go, Savater considera que la soberbia es «la madre
de todos los vicios».

Del mismo modo, Mahatma Gandhi, desde su
óptica del hinduismo y tomando como base la pers-
pectiva de la vida actual, suponía que podría ser
válido para cualquier religión y por ello esbozaba
así los pecados capitales: política sin principios,
negocio sin moralidad, bienestar sin trabajo, educa-
ción sin carácter, ciencia sin humanidad, goce sin
conciencia y culto sin sacrificio.

Ha pasado mucha agua por los ríos desde San-
to Tomás de Aquino y de Gregorio I, sobretodo, si
tomamos en cuenta las delimitaciones que se esgri-
mían durante la Edad Media respecto a lo que era o
no correcto. Con la idea de actualizarse, en año 2008,
la iglesia católica presentó un nuevo listado de pe-
cados capitales que fue publicado por L’Ossevatore
Romano, diario oficial del Vaticano, que especifica-
ba que éstos (los siete pecados) estaban «obsoletos
por la globalización y las nuevas tendencias». Al tra-
tar de «modernizar» dichos pecados, el Vaticano los
denominó los «Siete Pecados Sociales» y ellos son:
violaciones bioéticas, experimentos moralmente
dudosos, drogadicción, contaminar el Medio Am-
biente, contribuir ampliar la brecha entre los ricos y
los pobres, a riqueza excesiva y generar pobreza.

Cualquier pagano, ateo o pecador penitente
puede considerar esto como ridículo y como diría

LOS 7 PECADOS CAPITALES DE UN MASÓN:
EL DEMIURGO IMSOMNE
Q H ÁNGEL R. MEDINA, M M
R L Leonardo Da Vinci N° 244
Or de Maracay, Aragua, Venezuela. 9



TEMAS

Savater: «Hay actitudes que pueden considerarse
como nuevas formas de pecar. Son las que se basan
en la desconsideración por parte del otro (…) Hay
virtudes y vicios que dependen del papel que tengas
en la sociedad» (151). El filósofo español, por con-
siguiente, cree que en estos tiempos de violencia e
irracionalidad, muchos de los pecados «son instru-
mentos que se convierten en fines en sí mismos»,
porque lo fundamental para el ser humano es «lu-
char contra el aburrimiento».

Los siete pecados capitales pueden perfecta-
mente aplicarse a la masonería, pero esencialmente
ello compete a nosotros los masones, porque la Or-
den no incurre en ellos, no así quienes pertenece-
mos a ella por los fallos que pudiésemos cometer.
Estos fallos o eso de caer en la «tentación del peca-
do» obedecen a los errores que incurrimos como hu-
manos y a la vulnerabilidad de nuestros instintos.
Sería un craso error etiquetarle a nuestra institución
masónica las malas praxis que realizamos como
masones o pretender atribuirle a la Orden un supues-
to mal funcionamiento, cuando en realidad somos
nosotros quienes estamos fallando.

Los pecados tienen su origen en el cristianis-
mo y consistía en identificar todo aquello que no
deberíamos hacer, pero las religiones inventaron el
infierno, el diablo y Satanás. Como subraya Savater:
«el Diablo es un extraordinario gerente de marke-
ting, que ha logrado vender cada vicio como una
virtud». Los pecados —recalca— eran una adver-
tencia respecto de cómo administrar la propia con-
ducta. «Se trató de un listado de advertencias sobre
los peligros que puede acarrear la desmesura frente
a lo deseable. Hoy existe una versión más simplonas

de esas advertencias, que son los libros de autoayuda,
donde encuentras unas fórmulas para no engordar y
otras para ser feliz en tres lecciones» (15). O como
expresa Bossy: «la suerte de estos pecados terminó
en la época moderna, cuando la penitencia dejó de
ser la forma de resolución de los conflictos sociales
para transformarse en algo psicológico a la concien-
cia de cada individuo».

Entre 1307 y 1361, Dante Alighieri escribió
La Divina Comedia, obra de un gran contenido poé-
tico que relata un viaje imaginario a través del in-
fierno, el purgatorio y el paraíso. En él, el poeta se
va encontrando con personajes mitológicos, reales,
de su época e históricos, de la esfera política y reli-
giosa. Cada uno de ellos representa un defecto o una
virtud.

La Divina Comedia —escriben Adriana
Quiroga, Hernán Guerrero y Ulises Márquez en el
prólogo y traducción del libro— es un poema don-
de se mezcla la vida real con la sobrenatural, mues-
tra la lucha entre la nada y la inmortalidad, una lu-
cha donde se superponen tres reinos, tres mundos,
logrando una suma de múltiples visuales que nunca
se contradicen o se anulan. Explican que los tres
mundos infierno, purgatorio y paraíso reflejan tres
modos de ser de la humanidad, en ellos se reflejan
el vicio, el pasaje del vicio a la virtud y la condición
de los hombres perfectos. «Es entonces a través de
los viciosos, penitentes y buenos que se revela la
vida en todas sus formas, sus miserias y hazañas,
pero también se muestra la vida que no es, la muer-
te, que tiene su propia vida, todo como una mezcla
agraciada planteada por Dante, que se vuelve arqui-
tecto de lo universal y de lo sublime» (cf. La Divina
Comedia).

Los siete pecados capitales pueden ser perfec-
tamente aplicables a la masonería con la diferencia
de que la Orden nunca se verá afectada, porque quie-
nes incurrimos en estos desmanes somos los maso-
nes y no la institución. Los masones debemos com-
batir a tres enemigos en común representada en esa
especie de triada tétrica: la ignorancia, el fanatismo
y la ambición. Convenimos animaros Queridos Her-
manos para identificar qué tipos de comportamien-
tos corresponden a cada uno de estos pecados capi-
tales. Os persuadimos, pues, a evitar estos siete pe-
cados capitales de un masón.
Primer pecado: la doble ignorancia.

Sin dudas, este es uno de los pecados más gra-
ves para el masón. Es el prototipo del masón que se
vuelve obtuso y cree que todo le viene por gracia
divina o por favores recibidos. Nunca tiene un men-
saje convincente —además de ser excesivamente ne-
gativo— y, por el contrario, vive en las nebulosas al
considerarse un «masón exquisito y dueño de la ver-
dad y la palabra» porque alguna vez se leyó el Ri-
tual y como no logró asimilarlo, recurre a las tram-
pas del rumor y de la mala voluntad hacia sus Her-
manos. Cree que porque sabe cómo caminar en Lo-
gia y alguna vez se enteró dónde compraba las san-

Ignorancia,
envidia, ira...

10



TEMAS

dalias el Maestro Hiram, se le debe rendir pleitesía
por sus «conocimientos».
Segundo pecado: el individualismo.

Al igual que la ignorancia y la superstición, el
individualismo es otro de los males que aquejan al
masón. Un masón individualista, suele ser valorado
negativamente por sus Hermanos del Taller, ya que
se cree que piensa sólo en sí mismo y no le interesa
qué pasa en su entorno o, en otras instancias, en su
Logia o en la institución masónica. No le gusta tra-
bajar en grupo y llega a los extremos de ser un aban-
derado del egocentrismo, porque él «se las sabe to-
das». Cuando lee algo lo asimila sólo para su con-
sumo interno, filtra los conocimientos que adquirió
de Internet y se agarra de la mórbida frase: «bajo,
copio y pego, luego existo».
Tercer pecado: la ceguera iniciática.

Este pecado recae sobre el masón que no ve
nada más allá de lo que asimila cuando se indigesta
con ciertos libros de autoayuda, de un «esoterismo»
fanático y ramplón que, al final, echa por la borda
los principios y el código moral masónico. Es el tí-
pico personaje que se trasmuta con el humo de las
varillas de incienso y se cree un santurrón cuando lo
observa alguno de sus Hermanos o evidencia la pre-
sencia de ellos. La «ceguera iniciática» es esa mez-
cla de pseudo esoterismo —falso conocimiento in-
terior— con cuestiones de brujería y de un «conoci-
miento» esotérico aprendido de los libros llamados
«ocultos» y de los best sellers de autoayuda.
Cuarto pecado: el miedo ficticio.

El síndrome del «miedo ficticio» —como de-
cía E. Chartier Alain— hace referencia al «hombre
que tiene miedo sin peligro, e inventa el peligro para
justificar su miedo». Es el «Juan sin Miedo» del
Taller en el léxico masónico que circula por los «pa-
sos perdidos» prediciendo amenazas y frases agore-
ras, como aquello de que el mundo se va a extin-
guir, que nos vigilan los Jinetes del Apocalipsis, que
nos abruma un mundo sombrío y pare de contar. El
miedo ficticio es incompatible con el trabajo en el
Taller masónico. Bajo esas condiciones, obviamen-
te, jamás elevaremos templos a la virtud y calabo-
zos para los vicios, porque tiene un doble efecto:
uno, vemos cosas que no existen y que dispersan el
trabajo en las Logias y, dos, esparcen una carga de

negatividad en los Talleres. Como decía alguien por
allí, el miedo es un sentimiento, la valentía es un
comportamiento, y entre el sentimiento y el com-
portamiento, estamos nosotros los masones.
Quinto pecado: la superficialidad.

Este pecado alude a quien presume alcanzar
objetivos, pero que jamás son justos o equilibrados.
Cuando habla en Logia, abusa de su sarcasmo y no
escucha la opinión de los demás. Siempre está de
brazos cruzados y no hace nada para glorificar su
templo interior. Este pecado es parecido a la Pereza.
El masón perturbado por este pecado no admite sus
errores y se siente satisfecho al no avanzar en los
grados masónicos. Vive aferrado al pasado o cuan-
do ocupó determinados cargos en el Taller. No se
adapta a los cambios. Cuando presenta una Plancha
al Taller y ve que nadie se considera «satisfecho»
arranca en ira y se jacta de que está rodeado de men-
tes insulsas. Lamentablemente, este Hermano no
conoce los niveles de la Tolerancia.
Sexto pecado: la prepotencia.

La prepotencia es aliada de la arrogancia, la
imprudencia y la soberbia. Este pecado, hace que la
persona o masón que incurra en ella, y quien ade-
más de indeciso, es indisciplinado y pierde el tiem-
po en banalidades. Hace caso omiso al estudio y la
investigación. Se jacta de ser un superdotado. Pue-
de tener cierta instrucción pero no es culto y allí
viene el desliz que declina su balanza. Cuando pue-
de emite un comentario irónico, sobre todo cuando
un Hermano de su Taller alude cierto tema que él no
comparte. Tampoco comparte su conocimiento para
sentirse más importante, pero «nadie vale más que
otro sino hace más que otro».
Séptimo pecado: la negatividad.

«Yo te dije que eso no iba a funcionar». Así
controla sus emociones una persona negativa. Un
artista genial como Groucho Marx decía: «es mejor
permanecer callado y parecer tonto que hablar y
despejar las dudas definitivamente». Desde el pun-
to de vista filosófico, una persona negativa es un ser
humano que no puede controlar sus sentidos. Una
persona negativa es un ser lleno de prejuicios, don-
de predomina la estupidez antes que su lado racio-
nal. La negatividad tiene algo de la Envidia. Que
nos libre el Gran Arquitecto del Universo de un
Hermano negativo que suela llegar hasta el extremo
de la soberbia. Consumantun est.

TRABAJOS CITADOS
Alighieri, Dante. La divina comedia. Madrid: Cáte-
dra, 2007.
Aquino, de Santo Tomás. Suma teológica I. Madrid:
Biblioteca de Autores Cristianos, 2010.
Biblia de Jerusalén. Bilbao: Editorial Desclée de
Brouwer, 1999.
Savater, Fernando. Los siete pecados capitales. Bue-
nos Aires: Editorial Sudamericana, 2005.

11



TEMAS

El pavimento de mosaico es un antiguo
ornamento de nuestra Orden, ya men
cionado en los primeros rituales del
siglo pasado. La Orla Dentada que lo

rodea simboliza la línea, el piso la superficie y la
Estrella Flamígera,que los domina desde el centro
del Templo,  el espacio.

Etimológicamente la palabra ‘mosaico’ pro-
viene del latín ‘mosaicum’ y del griego ‘mouseion’
o sea propio de las musas. Es el resultado de la mez-
cla de piedras, maderas, nácar y vidrios de colores.
Históricamente se reconocen tres tipos: el Opus
Tesellatus en dos colores, generalmente blanco y
negro, el Opus Sectile formado por pequeñas teselas
de colores diferentes y los mosaicos multicolores
en los que se desarrollaban grandes composiciones
utilizando mármol, esmaltes, pinturas y vidrios opa-
cos. Con la invasión  de los bárbaros en los siglos III
al VI este arte desapareció de Europa Central, con-
servándose entre los griegos y los bizantinos.

A través de los siglos fueron representados en
los mosaicos infinidad de temas reales,- como esce-
nas históricas, religiosas, teatrales o circenses,- o
simbólicos, con imágenes mitológicas. Muestras de
ello pueden verse aun hoy entre las ruinas de distin-
tas civilizaciones: la maya y la azteca, la romana
con su influencia sobre la decoración interna de las
iglesias cristianas, la bizantina con su adaptación
en los mosaicos árabes. En el Libro de Ester se hace
mención a un rico pavimento sobre el cual las pie-
dras preciosas formaban un bello cuadro.
En el Templo Masónico

Su piso está compuesto por baldosas cuadra-
das o por dobles triángulos rectángulos, simbolizan-
do fundamentos de nuestra Orden tales como la ar-
monía y la igualdad, y afirmando la coexistencia de
Hermanos pertenecientes a diversos niveles socia-
les, razas, ideas políticas y creencias religiosas, solo
destacados por sus virtudes y capacidad.

La fe y la esperanza eran blancas entre los
antiguos. Blanco era el color de Júpiter, padre del
día. Negro el de Plutón, rey de las oscuras tinieblas:
en Roma le dedicaban el segundo mes del año y
dentro de él, en su segundo día se realizaban los
sacrificios. en las ceremonias del antiguo Egipto los
sacerdotes vestían de blanco.

Las baldosas del Templo reflejan la dualidad
de la vida: el día y la noche, el placer y el dolor, la
virtud y el vicio, el frío y el calor, el nacimiento y la
muerte, el amor y el odio, las honras y las calum-
nias. Estos contrastes acompañan al hombre por los
caminos de toda su existencia, y al masón en su Ini-
ciación se le muestra por los dos sorbos de la copa

simbólica. Las columnas B. y J. representan dos
pares opuestos: la primera consagrada a la belleza
(femenina) y la segunda a la fuerza (masculina). Su
dualidad se extiende a través del piso hacia el Orien-
te.

Según la teoría pitagórica binaria es el símbo-
lo de la diversidad, de la desigualdad, de la divi-
sión, de la separación y de las vicisitudes que pro-
vienen del estado imperfecto en el que cae el hom-
bre cuando se desconecta de Dios.

El contraste entre el blanco y el negro ligados
por el mismo cemento, dan la imagen del bien y del
mal que jalonan los senderos de la vida. También
recuerda la pureza del sentimiento o el alma pura
del iniciado intentando sobreponerse a los rencores,
vicios y pasiones a que está sujeto el profano. El
negro no refleja los rayos luminosos y su oscuridad
despierta sentimientos de destrucción y muerte. El
blanco, unión de los siete colores del espectro so-
lar es luz, creación y vida, esencias del Gran Ar-
quitecto del Universo: ‘La sabiduría que emana de
Dios, es la blancura resplandeciente de la luz eter-
na’ canto el Rey Salomón.

EL PISO DEL TEMPLO
Q H EDUARDO MARDER

R L S La Fraternidad N 62
Tel Aviv, Israel.

12



TEMAS

La Logia (o Taller) designa una comunidad
de Francmasones. Por extensión, el término
Logia designa también el templo, en cuyo
seno se reúnen los Francmasones. En una

perspectiva simbólica el hombre es microcosmos y
el universo macrocosmos y lo que está en el uno
está también en el otro. El templo representa al
universo en su estructura «íntima». Dicha estructura
se origina en una tentativa de racionalización y de
comprensión global realizada por el ser humano. El
templo es, entonces, la proyección de la razón, de la
intuición, de la imaginación; es la concreción del
esfuerzo realizado por las generaciones para situarse
en el mundo. Da cuenta, por consiguiente, de una
«negociación» entre el sueño y la realidad. La
reflexión sobre los símbolos es liberadora cuando
conduce a considerar las grandes cuestiones relativas
a la subjetividad y a la objetividad y a las razones
profundas que subyacen en esta distinción.

En logia el ser humano se percibe como
microcosmos y ve en el Templo (o, más exactamente,
en el «cuadro de la Logia» que resume el simbolismo
del Templo) al macrocosmos. Del mismo modo la
Logia se vive como micro sociedad.

Las «funciones» de la vida comunitaria, en la
Logia, son aquellas que rigen todas las sociedades
humanas. Se refieren tanto a lo material como a lo
espiritual, no sin un matiz importante ya que en la
Logia se trabaja para «reunir lo que está disperso».

Dichas funciones se articulan alrededor de la
triada fundamental, las tres «facetas» de la actividad
de un grupo social:

HACER (fabricar, ‘gerenciar’),
PROTEGER (defender, atender, curar, etc.) y
ENSEÑAR (transmitir, animar, etc.).
En una comunidad verdaderamente fraternal

esas funciones tienen una utilidad similar. Se
apuntalan recíprocamente. Si una de ellas pretende
obtener la primacía, deja de existir la fraternidad y
la vía iniciática se cierra. Es por eso que en el ritual
la dimensión primordial es el tiempo y el orden
elegido para llamar al trabajo a los distintos oficiales
no implica ningún orden de importancia. Del mismo
modo cuando se construye un edificio hay que poner
una piedra antes que otra; pero la piedra que es
sostenida por otra no es «superior» a la que la
sostiene.

La «jerarquía» de las funciones es un término
que no corresponde de ninguna manera a su sentido
profano. En el mundo profano cuando las funciones
se jerarquizan y comienzan a ser remuneradas de
modo desigual, aparece el conflicto. El surgimiento
del conflicto significa que la comunidad está
enferma. En una Logia masónica los oficios son
todos igualmente indispensables.

En el seno de una comunidad iniciática y
fraternal la humildad y el orgullo forman parte de
los metales que no entran en el Templo. Cada uno
cumple con sus funciones y «actúa» en un papel
según su perspectiva, según sus capacidades
particulares y según las demandas de sus hermanos.
No existen funciones subalternas. Describiremos
aquí cada función desde una perspectiva iniciática y
podremos ver con toda claridad que eso es así. Allí
donde los papeles son vividos y percibidos como
subalternos, es que la perspectiva iniciática está
siendo sepultada bajo la visión profana y
«administrativa». Es bueno que cada persona no dure
demasiado tiempo instalada en una misma función,
ya que el principio primordial de la enseñanza es el
viaje; pero en cada Logia cada comunidad debe gozar
de una total libertad para cambiar los papeles.

El orden es necesario, porque de lo contrario
no se puede proceder a ninguna construcción; pero
dicho orden no significa que el venerable sea un jefe
en el sentido en que se entiende en el ejército. Tiene
una función particular que cumplir que no vale ni
más ni menos que la de los demás oficiales. Bien
sea que entre de primero o de último, según los usos
rituales, lo que se está honrando es la función y no
el individuo; y si se honra especialmente dicha
función, es para manifestar que con ella la
construcción está en su lugar.

En una Logia masónica, independientemente
del rito en el cual trabaje, las funciones se distribuyen
de tal modo que si una sola de ellas está mal atendida
la comunidad no puede florecer. Por el contrario, si
todos los oficiales sin excepción viven bien sus
papeles, entonces puede decirse que la Logia está
funcionando como una comunidad ideal y como
nosotros los Francmasones vemos en la Logia la
prefiguración de la humanidad futura, tenemos que
comenzar a actuar de manera que dicha prefiguración
esté a la altura de las expectativas de los mejores
entre los seres humanos.

LALALALALA     VIDAVIDAVIDAVIDAVIDA     COMCOMCOMCOMCOMUNITUNITUNITUNITUNITARIAARIAARIAARIAARIA EN  EN  EN  EN  EN LOGIALOGIALOGIALOGIALOGIA
Extracto del libro de Daniel Beresniak Los Oficios y los Oficiales de la Logia.

13



TEMAS

INTRODUCCION

La paz es una aspiración que ha tenido la hu
manidad desde tiempos inmemoriales. Es un
don del espíritu santo para los laicos y cris
tianos, que sólo adquieren aquellas perso-

nas que no transgreden la ley de forma manifiesta
sin ni siquiera sentir algún grado de arrepentimien-
to. Es un valor ético del ser humano que lucha por
un mundo mejor y para nosotros los masones un
peldaño a alcanzar en el camino hacia la virtud. No
sólo significa ausencia de guerra o violencia, sino,
además, quietud, armonía, tranquilidad, sosiego que
sienten las personas cuando obran bien.

La palabra Paz tiene muchos significados pero
solo quiero significar dos de ellos: Paz externa,
mundial o ausencia de guerra y Paz interna que nos
permite necesaria pero no suficientemente alcanzar
la primera, que yo considero una condición sine qua
non para conseguir la Paz mundial.

DESARROLLO
En la antigüedad existían treguas de paz cuan-

do se celebraban los juegos Olímpicos, durante ese
periodo de tres meses estaban prohibidas las con-
frontaciones bélicas entre los griegos y latinos.

La Organización de Naciones Unidas (ONU)
desde 1981 en su resolución 36/37 designo el día 21
de Septiembre como Día Internacional de la Paz y
cuyo lema en el año 2013 fue: ¨Educación para la
Paz. En el año 2000 se firmó un compromiso inter-
nacional para la lucha contra la violencia en
INTERNET que tuve la oportunidad de firmar.

La lucha contra una conflagración mundial no
es nueva recuerdo que tuve la oportunidad de leer
una carta de Albert Einstein dirigida al eminente psi-
coanalista Segismundo Freud escrita en el año 1932
a propósito del primero haber sido invitado por la
comunidad de naciones a ofrecer una conferencia

para evitar la guerra, entonces le preguntaba a Freud
su opinión sobre si era posible algún medio para
evitar la guerra, contestando este afirmativamente
siempre y cuando se cumplimentaran dos requisi-
tos: el primero consistiría en la creación de un orga-
nismo o institución internacional, tribunal penal que
juzgara todos los crímenes de lesa humanidad y el
segundo requisito, que el organismo creado tuviera
jurisdicción absoluta sobre todas las naciones en sus
decisiones o sea que las leyes emanadas por dicho
organismo fueran acatadas por todas las naciones y
gobiernos. El primer requisito se cumplimentó al
ser creado el tribunal Internacional de La Haya, pero
el segundo requisito no se ha logrado cumplimen-
tar porque gobiernos como el de EEUU de
Norteamérica. Por ejemplo no lo acepta para sus
conciudadanos dentro de su jurisdicción.

Desde el año 2004 comencé a realizar una
encuesta a los estudiantes universitarios de Psico-
logía y Psiquiatría (Medicina) para conocer su opi-
nión acerca de si era posible conseguir la Paz y que
razonaran su respuesta en caso de responder afir-
mativa o negativamente. Luego de 10 años de in-
vestigación con aproximadamente mil estudiantes
de ambas carreras obtuve como resultado que más
del 80% de los estudiantes contestaban que si era
posible conseguir la Paz y menos del 20% contesta-
ban que no era posible alcanzar la Paz, los que res-
pondieron afirmativamente lo hacían siempre y
cuando se obtuvieran determinados requisitos que
yo extraje de las encuestas y he titulado como : Pa-
labras claves para conseguir la Paz y que presente
en una ponencia a propósito de celebrarse el día in-
ternacional de la Paz en el 2013 y que considero un
aporte que vengo realizando en todos los fórums y
colectivos humanos donde tengo la oportunidad de
participar y que ahora presento ante ustedes porque

Q H ISMAEL SANTOS CABRERA, M M
V L José Antonio Saco, Bayamo, Cuba

PAZ

PALABRAS
CLAVES
PARA CONSEGUIR LA

14



TEMAS

aunque nosotros no participamos en debates políti-
cos ni religiosos, si estamos comprometidos con el
bienestar de la humanidad y que tanto necesita la
hermana República Bolivariana de Venezuela en el
momento actual.

La primera palabra clave es el AMOR, senti-
miento que nos permite hacer el bien de una manera
desinteresada y que el V H José Martí Apóstol
de la Independencia de Cuba consideraba como la
primera Ley de la Republica.

Para que haya amor debe eliminarse el odio
de nuestro corazón. El amor es la fuerza que mueve
la tierra dice la canción, es un don del espíritu santo
que solo alcanzan las personas que practican la vir-
tud y por eso es tan importante entre nosotros, no
basta con ser cristianos sino comportarnos como
Jesús nos enseñó, cuando agredimos a alguien ya
sea física o verbalmente no practicamos el amor. Haz
bien y no mires a quien dice el refrán popular, cuan-

do ayudas a
otros te es-
tas ayudan-
do a ti mis-
mo. Amate
a ti y a tu
p r ó j i m o
como a ti
mismo di-
cen las sa-
gradas es-
crituras y
sobretodo
ama al Gran
arquitecto
del Univer-

so decimos nosotros de esta manera practicamos el
amor.

La ARMONIA Y EL AGRADECIMIENTO
son también palabras claves y debemos practicar-
las. Darle gracias a Dios y a nuestro prójimo por las
bondades que nos ofrecen. La armonía es el equili-
brio que nos permite equilibrar valga la redundan-
cia los distintos niveles de nuestro funcionamiento:
físico, mental, espiritual, social, si pensamos sola-
mente en lo material y no en lo espiritual nunca es-
taremos satisfechos, el dinero es necesario pero no
origina felicidad recuerdo el pensamiento bíblico que
dice: Felices son los que tienen consciencia de su
necesidad espiritual. (Mateo 5:3).

AUTOCONTROL: es el dominio que tiene la
persona sobre sus instintos (EROS Y TANATOS),
no actuar impulsivamente sino con sangre fría con
esos ponemos en práctica nuestra inteligencia emo-
cional y no solo la inteligencia racional o intelec-
tual y demuestra madurez emocional.

COMPRENSION: Entender, justificar o con-
tener algo, astucia aptitud para alcanzar un entendi-
miento de las cosas. A veces pensamos que enten-
demos pero sencillamente oímos e interpretamos lo

que nuestro sentido auditivo capta a nuestra conve-
niencia sin analizar, meditar o reflexionar sobre el
alcance del acto, hay que reflexionar sobre nuestras
necesidades pero también sobre las de nuestro pró-
jimo o interlocutor

DIALOGO: Es una palabra muy difícil de al-
canzar porque lo habitual es pensar que siempre te-
nemos la razón de lo que hacemos sin escuchar u
oír lo que piensa el oponente, contrincante, adver-
sario u otra contraparte que muchas veces tiene la
razón generándose entonces conflictos de intereses.

Cuantos litigios no se hubieran resuelto pací-
ficamente si la contraparte hubiera dialogado y lle-
gar a acuerdos convenientes para ambas partes.

DISCIPLINA: Si actuamos correctamente, ha-
ciendo lo que debemos hacer,

Sin violentar el derecho ajeno, cumplimentan-
do las leyes o manifestando nuestra inconformidad
de una manera explícita o resistiendo pero de forma
pacífica o sea no violenta

JUSTICIA: Palabra clave que practicamos
cuando obramos con equidad, respetando la liber-
tad y el consenso de que todos, grandes y pequeños
tenemos iguales derechos y que debe obrarse en este
sentido con imparcialidad.-

PERDON: Es necesaria la práctica del perdón
porque todos los seres humanos nos equivocamos,
todas las personas, instituciones, gobiernos y gober-
nantes cometen errores, muchas veces garrafales que
conducen a la guerra. Recordemos el ejemplo de
Iraq, Afganistán, Libia, más reciente Siria. Si no
perdonamos no podemos avanzar o progresar en el
camino o progreso espiritual.

Haz bien y no mires a
quien dice el refrán

popular, cuando
ayudas a otros te

estas ayudando a ti
mismo. Amate a ti y a

tu prójimo como a ti
mismo dicen las

sagradas escrituras

15



TEMAS

RESPETO: Es una palabra fundamental  que
debemos practicar para no buscar litigios ni conflic-
tos, tratar al prójimo como se merece, con los mis-
mos derechos que tenemos todos. Respetar y que se
nos respete y que nuestro hermano benemérito de
Las Américas Benito Juárez resumió en la frase: El
respeto al derecho ajeno es la Paz.

RESPONSABILIDAD: Cuantos conflictos no
han conducido a la guerra por irresponsabilidad, bus-
cando argumentos inexistentes so pretexto de ayu-
dar o hacer justicia, pongamos por ejemplo la inter-
vención del presidente W Bush para intervenir en
Iraq señalando de qué tenía armas químicas o de
destrucción masiva que nunca se encontraron.

TOLERANCIA: Es también una palabra cla-
ve para lograr la Paz, lo cual no quiere decir impu-
nidad, no hay dos personas que piensen de la misma
manera o exactamente igual, se equivoca el que pien-
sa que siempre tiene la razón así que es una palabra
esencial, básica para llegar a acuerdos y consenso ,
para alcanzar la Paz.

Muchas palabras más pudieran ser claves para
conseguir la Paz, son esenciales valores como la ho-
nestidad, la solidaridad, la humildad, pero no que-
remos extender nuestra ponencia porque se han se-
ñalado las palabras fundamentales, valores éticos que
debemos cultivar y enseñar a nuestro pueblo y que
se adquieren desde muy temprana edad. Eduquemos
a nuestros niños y jóvenes para la Paz. Prohibamos
en nuestras leyes los comportamientos violentos.

CONCLUSION
Mi trabajo profesional y docente como psi-

quiatra y pedagógico, además como terapeuta por
más de 40 años me llevan a afirmar que si es posi-
ble conseguir la Paz. En el plano individual consi-

dero la Paz interior como una condición sine qua
non para conseguir la Paz mundial. Mis funciones
como intermediario en muchas familias
disfuncionales a través de dinámicas familiares co-
rroboran y me ratifican que si es posible conseguir
la Paz, cuando practicamos las palabras claves arri-
ba señaladas. Hagamos todo el esfuerzo por educar
a nuestros hijos, niños y adolescentes en una cultu-
ra de Paz, pero además que estos vean en todos nues-
tros actos de seres humanos adultos comportamien-
tos de Paz

«No hay camino
para la paz, la paz

es el camino».
Gandhi

16



TEMAS

Definir e investigar la vida y obra de todos
los grandes iniciados que han vivido en la
historia conocida de la humanidad conlle
varía un trabajo que podría fácilmente

transcurrir durante toda una vida. Las miles de es-
cuelas, corrientes de pensamiento, religiones y otras
múltiples instituciones que  comprenden nuestra
sociedad, han atribuido la característica de ser un
gran iniciado a innumerable cantidad de personas.
Por tal motivo, realicé una pequeña investigación
preliminar que me permitiera definir un patrón a
seguir para realizar este breve trabajo.

El texto «Grandes Iniciados. Un estudio de la
Historia Secreta de las Religiones», del escritor, fi-
lósofo y musicólogo Édouard Schuré, servirá como
referencia para definir el desarrollo del presente tra-
bajo.

Rama, Krishna, Hermes Trismegisto, Moisés,
Orfeo, Pitágoras, Platón, Zoroastro, Jesus de
Nazareth y Buda.

Zarathustra o Zoroastro:(en griego:
ÆùñïÜóôñçò, Zôroastrçs) o Zarathustra (en avéstico:
Zaraèuštra). Legislador y profeta de los antiguos
bactrianos, de cuyas doctrinas la moderna religión
de los adherentes en Persia ha sido desarrollada. (1)
Predicó una nueva religión basada en la adoración
de una deidad suprema llamada Aura Mazda u
Ormuz («el Señor Sabio»), acompañada de los seis
espíritus de la verdad, la justicia, el orden, la docili-
dad, la vitalidad y la inmortalidad.

Conformó una religión dualista, pues a este
dios de la justicia y la verdad se le oponía un espíri-
tu del mal, llamado Ahriman. Los mazdeístas supo-
nen que los individuos son libres de elegir entre el

bien y el mal, pero que existe un imperativo moral
para conducirse de forma justa y que las fuerzas su-
periores de Aura Mazda acaban por imponerse siem-
pre; la creencia en la vida después de la muerte tra-
duce esta confianza en el triunfo de las fuerzas del
bien.

Rama:En la religión hinduista, Rama es un
avatar (‘descenso’ de Dios) de Visnú, que nació en
la India para librarla del yugo del demonio Rávana.
En la actualidad Râma es el dios más popular de
India. De acuerdo con el Garudá-purana (siglo IV d.
C.), Rama es el séptimo avatar de Visnú.

Ram representa, según el pensamiento hindú,
el más alto grado de virtuosismo, tanto como rey así
como esposo. Para dar el ejemplo a la humanidad y
proteger su buen nombre, destierra a su esposa Sita
debido a las habladurías de los hindúes de Ayodhya.
Ella epítome de la esposa casta que se quema en la
incineración de su esposo, incapaz de vivir sin Rama
es tragada por la Tierra. (2)

Krishna: Según el hinduismo, Krisná es uno
de los numerosos avatares (‘encarnaciones’) del dios
Visnú. En cambio según el krisnaísmo, Krisná es la
forma principal de Dios, de quien Visnú y los de-
más dioses emanan.

Habría vivido hace unos 3.500 años, Su veni-
da fue anunciada por los libros sagrados de la India,
como ente de poder, sabiduría y belleza. «Feliz el
vientre bendito que lo lleve, la madre será virgen,
porque ningún contacto impuro la habrá mancha-
do». Para su fecundación, el dios Vishnú se habría
arrancado un pelo de la barba y lo colocó en el vien-
tre de la madre. Dice la Mitología que mientras se
bañaba en el Ganges, se oyó una voz que decía: «paz

Q H. JOSÉ MIGUEL MONROY MASSÓ, M M
R L Esperanza 7 del Este N° 233
Or de Caracas, D. C.

VIDA Y OBRA DE
LOS GRANDES
INICIADOS

17



TEMAS

a los hombres que gozarán de la belleza de la in-
mortalidad, pues todas sus faltas les son perdona-
das». Agregan las crónicas, que cuando llegó el
momento de parir, un viento trasportó a la virgen a
un establo. Los pastores se prosternaron ante el niño
y lo adoraron. El rey Kansa, tirano de Madura, celo-
so y sintiéndose amenazado, ordenó el degüello de
todos los niños nacidos esa noche.

Cuenta la leyenda que Krishna hizo muchos
milagros: devolvió la vista a los ciegos, el oído a los
sordos y resucitó muertos. Proclamó la virtud de
amar al prójimo y dijo que todos los hombres eran
hermanos, que había que satisfacer a los ignorantes
y practicar la virtud. Exaltó la tolerancia, el pacifis-
mo, la no violencia, el autocontrol, la búsqueda de
la verdad, la ausencia de orgullo, el amor a la sole-
dad y una devoción constante. Cuenta la leyenda que
murió atravesado por saetas, pero resucitó y ascen-
dió al cielo en brazos de ángeles.

Hermes Trismegisto: Existen dos personas con
el nombre de Hermes que se mencionan en la ley
sagrada. Hermes el Divino, llamado por los roma-
nos, Mercurio.(3) Es mencionado primordialmente
en la literatura ocultista como el sabio egipcio, pa-
ralelo al dios Tot, también egipcio, que creó la al-
quimia y desarrolló un sistema de creencias metafí-
sicas que hoy es conocido como hermetismo.

Hermes Trimegistro, o la Trinidad Suprema,
fue un profeta pagano que anunció el advenimiento
del cristianismo. Se le han atribuido estudios de al-
quimia como la Tabla de esmeralda —que fue tra-
ducida del latín al inglés por Isaac Newton— y de
filosofía, como el Corpus hermeticum. No obstan-
te, debido a la carencia de evidencias concluyentes
sobre su existencia, el personaje histórico se ha ido
construyendo ficticiamente desde la Edad Media
hasta la actualidad, sobre todo a partir del resurgi-
miento del esoterismo.(4)

Moises:Moisés es un personaje del judaísmo,
el cristianismo, el islam y la fe bahá’í.

Según la Torá judía (el Antiguo testamento)
era hijo de Amram y su esposa Iojebed. Es descrito
como el hombre encomendado por Dios «Hashem»
para liberar al pueblo hebreo de la esclavitud en
Egipto como su máximo profeta y legislador.

La Torá narra cómo Moisés lideró junto a su
hermano Aarón la salida de los hebreos de Egipto y
recibió la Torá de manos de Dios – Yahvé —tras
haberle sido dictada por inspiración divina— en el
monte Sinaí. La Torá comprende la historia de la
vida de Moisés y de su pueblo hasta su muerte a la

edad de 120 años, que según algunos cálculos
exegéticos tuvo lugar en el año judío de 2488, que
equivale a 1272 a. C.

Orfeo: Nacido en Tracia y discípulo de Linio,
a él se deben los misterios u órficos, fue el primero
que introdujo los ritos sagrados de iniciación y las
doctrinas místicas en Grecia (5) .

Su gran tarea fue la de someter el alma huma-
na a una ley celeste y reconciliar al hombre extra-
viado por la fogosidad de la sangre y por el impulso
de las pasiones de los sentidos, con la divinidad, su
legislador y su juez. Para realizar esta misión, Orfeo
poseía un don divino, el de la palabra, que acompa-
ñaba siempre con las melodiosas armonías de la cí-
tara, de la que fue inventor.(6).

Pithagoras: Pitágoras de Samos (en griego
antiguo Ðõèáãüñáò) (ca. 580 a.C. – ca. 495 a.C.)
fue un filósofo y matemático griego considerado el
primer matemático puro. Contribuyó de manera sig-
nificativa en el avance de la matemática helénica, la
geometría y la aritmética, derivadas particularmen-
te de las relaciones numéricas, y aplicadas por ejem-
plo a la teoría de pesos y medidas, a la teoría de la
música o a la astronomía. Es el fundador de la Her-
mandad Pitagórica, una sociedad que, si bien era de
naturaleza predominantemente religiosa, se intere-
saba también en medicina, cosmología, filosofía,
ética y política, entre otras disciplinas. El
pitagorismo formuló principios que influyeron tan-
to en Platón como en Aristóteles y, de manera más
general, en el posterior desarrollo de la matemática
y en la filosofía racional en Occidente.

Pitágoras pensaba que el hombre orgulloso es
un factor de perturbación y de discordia, incapaz de
progresar en el camino de la perfección. Definía al
hombre como un pequeño mundo (microkosmos),
el cual posee un cuerpo físico, como el universo tie-
ne sus energías y su movimiento; experimenta emo-
ciones que se pueden comparar en la natura a los
fenómenos meteorológicos; tiene una razón, que
equivale a la providencia maternal de la naturaleza;
en fin, el hombre aspira a la sabiduría, a la armonía,
a la felicidad y a la justicia y esta noble facultad es
el reflejo humanizado de estas supremas leyes que
rigen la evolución universal.(7).

Platón: (en griego antiguo: ÐëÜôùí) (Atenas
o Egina, 427-347 a. c.) fue un filósofo griego segui-
dor de Sócrates y maestro de Aristóteles. En 387
fundó la Academia, institución que continuaría su
marcha a lo largo de más de novecientos años y a la
que Aristóteles acudiría desde Estagira a estudiar
filosofía alrededor del 367, compartiendo, de este
modo, unos veinte años de amistad y trabajo con su
maestro. Platón participó activamente en la ense-
ñanza de la Academia y escribió, siempre en forma
de diálogo, sobre los más diversos temas, tales como
filosofía política, ética, psicología, antropología fi-
losófica, epistemología, gnoseología, metafísica,
cosmogonía, cosmología, filosofía del lenguaje y

18



TEMAS

filosofía de la educación; intentó también plasmar
en un Estado real su original teoría política, razón
por la cual viajó dos veces a Siracusa, Sicilia, con
intenciones de poner en práctica allí su proyecto,
pero fracasó en ambas ocasiones y logró escapar
penosamente y corriendo peligro su vida debido a
las persecuciones que sufrió por parte de sus oposi-
tores.

Su influencia como autor y sistematizador ha
sido incalculable en toda la historia de la filosofía,
de la que se ha dicho con frecuencia que alcanzó
identidad como disciplina gracias a sus trabajos.

Jesus de Nazareth: Es el Gran Iniciado por ex-
celencia de la civilización occidental. Su mensaje
de amor y de moral aún sirve de guía a la conciencia
de los hombres. Su prédica más importante se co-
noce como el Sermón de la Montaña:

Bienaventurados los pobres de espíritu, por-
que suyo es el reino de los cielos. Bienaventurados
los mansos, porque ellos poseerán la Tierra. Bien-
aventurados los que lloran, porque ellos serán con-
solados. Bienaventurados los que tienen hambre y
sed de justicia, porque ellos serán hartos. Habéis oído
·»ojo por ojo, diente por diente», pero yo os digo,
no resistáis el mal y si alguno te abofetea en la me-
jilla derecha, dale también la otra. Habéis oído que
fue dicho, amarás a tu prójimo y aborrecerás a tu
enemigo, pero yo os digo, amad a vuestros enemi-
gos y orad por los que os persiguen».

La resurrección es el hecho central del cristia-
nismo y constituye su esperanza soteriológica. Como
acto, es privativo de la divinidad e inasequible al
hombre. De forma más precisa, la encarnación, la
muerte y la resurrección compensan en tres actos
sucesivos los tres obstáculos que separaban, según
la doctrina cristiana, a Dios del hombre: la naturale-
za, el pecado y la muerte. Por la encarnación del
Verbo, la naturaleza divina se hace humana. Por la
muerte de Cristo, se supera el pecado y por su resu-
rrección, la muerte. (8).

 Buda: SiddhartaGautama (Lumbiní, siglo V-
IV a. C.) ¯ también llam ado Sakyamuni (úâkya-
muni, el ‘sabio del clan sakia’) y Buda¯, fue un
importante religioso nepalí, fundador del
budismo.En idioma sánscrito, el término
buddhasignifica ‘despierto, iluminado, inteligente’.

Es una figura religiosa sagrada para dos de las
religiones con mayor número de adeptos, el budis-
mo (fue fundador de la religión budista y primer

«gran iluminado») y el hinduismo (que lo considera
un avatar del dios Visnú).

Aunque existen muchas leyendas, se concuer-
da en que fue un líder religioso conocido como
SiddhartaGautama. Vivió en una época de cambio
cultural en que se atacaban los procedimientos reli-
giosos tradicionales de la India. Fue uno de los
reformadores que dio un impulso renovador en el
ámbito religioso dhármico que se propagó más allá
de las fronteras de la India y terminó transformán-
dose en una de las grandes religiones del mundo, el
budismo.

Habiendo concluido este trabajo me permito
establecer que definitivamente estudiar a cada uno
de los grandes iniciados mencionados requeriría una
vida de entera dedicación.  Ahora bien, en este su-
perficial y resumido estudio llama mucho mi aten-
ción las coincidencias que presentes en las vidas de
estas personas  quienes existieron en distantes épo-
cas,  por ejemplo Krisna y el maestro Jesús fueron
concebidos de manera similar, profesaron los mis-
mos principios durante sus vidas y ambos fallecie-
ron crucificados. Esto me permite reflexionar, de
manera personal y por supuesto, completamente es-
peculativa:

Existe un camino, el cual, todos los seres, en
algún momento de la eterna existencia de nuestra
alma lograremos encontrar, por tal motivo, cuando
examinamos un poco la vida de los grandes maes-
tros de la humanidad, encontramos que la práctica
de las virtudes, el amor, la sabiduría, la enseñanza y
la fraternidad entre los humanos, son conductas re-
currentes en la vida y obra de cada uno de ellos.
Como aprendices debemos centrarnos en colmar
nuestras vidas con las buenas prácticas y enseñan-
zas que dejaron para nosotros los grandes iniciados.

BILIBLIOGRAFIA CONSULTADA
Enciclopedia de la Francmasonería, Mackey, Edito-
rial Grijalbo, México, 1981.
Wikipedia. Enciclopedia Libre.
Los grandes iniciados, Trabajo del Q H Jean-
Jacques Brun. 2002.
La sabiduría pitagórica. Mace, Alfonzo. Editorial
Orión. México, 1984.
Notas
1. Enciclopedia de la Francmasonería, Mackey, Edi-
torial Grijalbo, México, 1981.
2. Wikipedia. Enciclopedia Libre
3. Enciclopedia de la Francmasonería, Mackey, Edi-
torial Grijalbo, México, 1981.
4. Wikipedia. Enciclopedia Libre
5. Enciclopedia de la Francmasonería, Mackey, Edi-
torial Grijalbo, México, 1981.
6. LOS GRANDES INICIADOS, Trabajo del Q
H Jean-Jacques Brun. 2002.
7. La sabiduría pitagórica. Mace, Alfonzo. Editorial
Orión. México, 1984.
8. Wikipedia. Enciclopedia Libre.

19



TEMAS

La historia, evidentemente, es la indagación
del pasado. A muchos historiadores, quizás,
de manera injusta —porque hay sus excep
ciones— se les ha acusado de «modificar»

los procesos y el devenir histórico de muchos pue-
blos. Esto, podría ser un punto para la polémica, pero
eso no es nuestra intención.

Escribía un destacado historiador que «no es
fácil desbrozar el camino para que el hombre pueda
entender científicamente su propio pasado, barrien-
do con mitos cultivados durante siglos». Si en ver-
dad, la historia es la indagación del pasado, aborde-
mos entonces esa nave maravillosa del tiempo en
ese fascinante viaje del hombre por su propio pasa-
do.

Este pequeño introito sobre la historia, lo
motiva, especialmente, la lectura del libro Textos
Fundamentales de la Masonería, [1] cuyo autor es
el Hermano Ignacio Méndez-Trelles Díaz, obra pu-
blicada por la Editorial Masónica.es, de Asturias,
España, en su Colección Roja. Si bien, la masonería
en su versión moderna, nace en el siglo XVII, la reco-
pilación de estos documentos realizado por Méndez-
Trelles, nos permite subir a bordo de esa fabulosa
«máquina del tiempo» para redescubrir los manus-
critos góticos conocidos por los masones como Old
Charges o Antiguos Deberes. El autor, en forma acer-
tada, además de compilar estos documentos, ritua-
les, catecismos o divulgaciones de la Orden
francmasónica, que van de la Constitución de York
hasta los Landmarks de Albert Gallatin Mackey —
como acentúa su autor— son todos los textos reuni-
dos en un libro que todo masón debe conocer y con-
sultar.

Ignacio Méndez Trelles-Díaz, es editor, tra-
ductor y autor de varias obras temáticas que van
desde el ensayo literario, diccionarios, narrativa his-
tórica, gastronomía y, especialmente, masonería,
donde ha publicado además de Textos fundamenta-
les de la Masonería, el Libro de estilo masónico,
otra obra que no debe faltar en la biblioteca de todo
masón. Méndez-Trelles Díaz es presidente del Trián-
gulo Augusto Barcia (GLSE) y miembro de la Lo-
gia de Estudios Theorema, además de ser editor de

la Editorial Masonica.es y de la revista Cultura
Masónica.

Como dice el Hermano Méndez-Trelles Díaz
en la introducción de su libro, «los documentos his-
tóricos más antiguos que sirven para articular y com-
prender la Francmasonería se conocen como Old
Charges, término normalmente traducido al espa-
ñol como «Antiguos Deberes», aunque más exacta,
quizás, sería la traducción por «Antiguas Responsa-
bilidades». A través de su estudio, hoy podemos tra-
zar una línea continua histórica que une la masone-
ría «especulativa» actual con su predecesora, la
«operativa», sirviendo de prueba palpable sobre la
estrecha vinculación de ambas.

La importancia de este libro, no radica sola-
mente en la compilación de todos estos documen-
tos, sino también en el análisis e indagación sobre
los diversos manuscritos que Trelles-Díaz realizada
con la acertada precisión de un cirujano. Son ciento

TODO LO QUE USTED QUISO SABER SOBRE
LOS ANTIGUOS DOCUMENTOS MASÓNICOS

Textos Fundamentales de la Masonería, del Q H Ignacio
Méndez-Trelles Díaz, libro publicado por la Editorial Masónica.es,
es una obra básica y fundamental para todo masón

Q H ÁNGEL R. MEDINA, M M
R L Leonardo da Vinci N° 244
Or de Maracay, Aragua, Venezuela.

LOS OLD CHARGES: TAN ANTIGUOS Y TAN CERCA

20



TEMAS

treinta documentos que van desde 1390, fecha del
Manuscrito Regius a los citados «linderos» traza-
dos por Albert Mackey en 1858.

«Estos Antiguos Deberes» —escribe con pre-
cisión el Hermano Méndez-Trelles Díaz— «cons-
tan de unos ciento treinta manuscritos fechados en-
tre 1390, fecha del Manuscrito Regius, el más anti-
guo en su género, y el primer cuarto del siglo XVIII,
época de las universalísimas Constituciones de
Anderson. En la presente obra, no obstante, se ha
ido más allá al incluir, por ejemplo, las Constitucio-
nes de York del año 926, consideradas como el pri-
mer documento constituyente de la masonería
operativa, y, por tanto, documento clave y «funda-
mental» de ésta, así como algunos otros escritos
posteriores al conocido documento de Anderson —
y Désaguliers—, también acreedores por sí mismos
de un valor histórico fundamental para nuestros días,
como son los Landmarks de Mackey de 1858». [2]

Como también lo explica el autor en la intro-
ducción de su libro, muchos de estos documentos
no se conservan intactos; sin embargo, sostiene que
algunos «sí han llegado íntegros a tiempos presen-
tes, y en su soporte de redacción original, como es
el caso de los impresionantes Estatutos de los Can-
teros de Bolonia, que datan nada menos que de 1248,
la mayor parte apenas son trozos de pergaminos, ho-
jas sueltas desprendidas o arrancadas de algún libro
o extractos de actas de alguna logia, prácticamente
destruidos por el paso del tiempo o por diversos
avatares» [3].

Otro aspecto a destacar en la compilación del
Hermano Méndez-Trelles Díaz sobre estos docu-
mentos valiosos de la masonería, es cuando nos ex-
plica que «todos los Antiguos Deberes son traduc-
ciones de variantes del inglés más o menos arcaico
al inglés actual. Gracias a estas traducciones y a su
análisis, hoy podemos saber cómo se organizaban
los constructores —los masones o albañiles— del
gran período arquitectónico que se extendió por
Europa principalmente del siglo X al XVII. La ma-
sonería operativa, aquella que construía material y
físicamente los templos y las edificaciones nobles,
debe mucho a esta documentación, un poco ‘sindi-
calista’, que regía su vida y obra» [4].

Respecto a los «Landmarks» o «Límites» —
argumenta Méndez-Trelles en su libro— que fue-

ron recopilados, enumerados y codificados en el año
1858 por el médico norteamericano Albert Gallatin
Mackey (…) Posteriormente se incorporarían a un
libro sobre jurisprudencia masónica, Text Book of
Masonic Jurisprudence (Libro de texto de la juris-
prudencia masónica), que escribiría el mismo
Mackey.

El Hermano Méndez-Trelles Díaz precisa:
Reúnen un total de veinticinco artículos que

muestran una reinterpretación actualizada del códi-
go ético y moral de la Masonería tal como había
recogido Anderson en 1723, aunque son muchos los
que hoy día no los aceptan como tales «Landmarks»
o «Límites». Una razón, por ejemplo, que hace que
muchos los rechacen es el punto II, al considerarse
que los grados de la Masonería en realidad no son
un Landmark. Igualmente, se argumenta que el Ter-
cer Grado no existía en el momento de la formación
de la primera Gran Logia de Londres en 1717, lo
que crea una contra-dicción directa con el propio
concepto de «Landmark» [5].

Hay otros aspectos a realzar, son las dos mo-
dificaciones a las Constituciones de Anderson en su
artículo primero en las reimpresiones realizadas en
1738 y 1813. «Ambas modificaciones, al decir del
autor, reflejaron serias divergencias y una gran po-
lémica: vulneraba en sí misma la propia tradición
masónica al definirse plenamente teísta, cosa difícil
de impedir en la época de su concepción. La polé-
mica residía en si seguir la tradición religiosa o cre-
yente inherente a los tiempos o si abrir paso a la
libertad de conciencia que preconiza la esencia
masónica moderna» [6], —subraya Méndez-Trelles.

El Hermano Méndez-Trelles puntualiza que
«la primera de las modificaciones se realizó con
motivo de la transformación de la Gran Logia de
Londres en Gran Logia de Inglaterra y la segunda
con el propósito de poner fin a la larga división en-
tre las antiguas y las modernas corrientes de pensa-
miento y reunificarlas creando la Gran Logia Unida
de Inglaterra» [7].

Indiscutiblemente, Textos Fundamentales de
la Masonería, es una obra básica y fundamental para
todo masón y, en especial, para todos los estudiosos
e investigadores de la Orden Masónica y eso inclu-
ye, por supuesto, a los curiosos que desean saber
más sobre la Masonería.

Notas
1. MÉNDEZ-TRELLES DÍAZ, Ignacio, Textos Fundamen-
tales de la Masonería, Asturias (España), Editorial
masonica.es, Serie Roja (Autores contemporáneos),
2008.
2. Ibíd., p. 15.
3. Ibíd.
4. Ibíd., p. 16.
5. Ibíd., p. 380.
6. Ibíd., p. 362.
7. Ibíd.

Q H Ignacio
Méndez-Trelles Díaz,
editor de la Editorial
Masonica.es y de la
revista Cultura
Masónica.

21



LECTURAS

A veces se suele establecer una especie de
correspondencia entre masonismo y vol
terianismo. Pero lo que de ordinario no se
indica es que Voltaire fue iniciado en la

masonería a la edad de ochenta y cuatro años, exac-
tamente siete semanas antes de su muerte.
Fue el martes 7 de abril de 1778 cuando Voltaire
abandonó el mundo profano para entrar en la socie-
dad de los misterios. Concretamente en el templo
de Les Neuf Soeurs que se encontraba en la sede del
Gran Oriente. El busto de Luis XVI, el del Gran
Maestre, el del rey de Prusia Federico II, el de
Helvetius, presunto fundador de la logia, acogieron
a Voltaire. Todos los grandes hombres de la Maso-
nería francesa estaban presentes, y Benjamín
Franklin entre ellos.

El abate Cordier de Saint-Firmin fue el encar-
gado de presentar a Voltaire. La logia, a petición del
sacerdote padrino del profano, decidió que en razón
de su edad y débil salud dispensaba a Voltaire de las
pruebas más penosas. Así, pues, no se le vendaron
los ojos, por ejemplo. Pero, en sustitución, una cor-
tina negra le impidió ver el Oriente hasta el instante
en que la iniciación fuera un hecho consumado. Una
comisión de nueve miembros designados por el Ve-
nerable tuvo por oficio el recibir y preparar al can-
didato. Este, apoyado en los Hermanos Franklin y
Court de Gébelin, entró en el templo. Después de
haber respondido de forma notable a cuestiones de
moral y filosofía, que le planteó el Venerable, expe-
rimentó una gran impresión cuando, desaparecien-
do el velo negro, pudo ver el Oriente en todo su es-
plendor y la corona de personajes célebres que se
encontraban allí reunidos. Lalande le hizo prestar
entonces la obligación; le recibió como aprendiz,
siguiendo la costumbre, y le comunicó los signos,
palabras y señales de reconocimiento. Una corona
de laurel vino a ceñir su cabeza, que el nuevo her-
mano no quiso guardar, y cuando Lalande se le acer-
có para colocarle el delantal que había pertenecido
a Helvetius, el nuevo hermano lo llevó a sus labios,
rindiendo así homenaje a su memoria.

Después de haber sido colocado Voltaire en el
Oriente por el Venerable —lo cual era algo excep-
cional— Lalande le dirigió un discurso en el que
entre otras muchas frases retóricas, tras aludir a su
amistad con Federico II de Prusia, señaló claramen-
te cómo no había sido masón antes, de una forma
explícita, si bien lo había sido en espíritu. Estas fue-
ron sus palabras:

«Muy querido hermano, la época más glorio-
sa para esta logia estará en adelante señalada por el
día de vuestra adopción. Hacía falta un Apolo en la
logia de Las Nueve Hermanas; ella lo encuentra en
un amigo de la humanidad, que reúne todos los títu-
los de gloria que podía desear para ornato de la Ma-
sonería. Un rey del que sois amigo desde hace tiem-
po, y se ha hecho conocer como el más ilustre pro-
tector de nuestra orden, debería haberos inspirado
el gusto de entrar en ella; pero era a vuestra patria a
quien reservabais la satisfacción de iniciaros en nues-
tros misterios. Tras haber oído los aplausos y sobre-
saltos de la nación, tras haber visto su entusiasmo y
embriaguez, venís a recibir en el templo de la amis-
tad, de la virtud y de las letras, una corona menos
brillante, pero igualmente lisonjera tanto para el
corazón corno para el espíritu. La emulación que
vuestra presencia debe difundir aquí, al dar un nue-
vo resplandor y una nueva actividad a nuestra logia,
repercutirá en provecho de los pobres que ella ali-
via, de los estudios que patrocina y de todo el bien
que no cesa de hacer. ¿Qué ciudadano ha servido
mejor a la patria que vos, al ilustrarla sobre sus de-
beres, y sobre sus verdaderos intereses, al hacer odio-
so el fanatismo, y la superstición ridícula; al devol-
ver el gusto a sus verdaderas reglas; la historia a su
verdadero fin; las leyes a su primigenia integridad?
Nosotros prometemos acudir en socorro de nues-
tros hermanos, y vos habéis sido el creador de un
pueblo entero que os adora, y que sólo se conoce
por vuestros actos de beneficencia; vos habéis ele-

LLLLLa inia inia inia inia iniciaciónciaciónciaciónciaciónciación
mmmmmaaaaasónisónisónisónisónica dca dca dca dca deeeee
VVVVVooooollllltttttaireaireaireaireaire
Fuente: http://www.logiahermes.org

22



LECTURAS
vado un templo al Eterno; pero lo que todavía vale
más, se ha visto cerca de ese templo: un asilo para
hombres proscritos, pero útiles, que un celo ciego
habría quizá rechazado. Así, muy querido hermano,
vos erais francmasón antes incluso de recibir el ca-
rácter, y habéis cumplido los deberes antes de haber
contraído la obligación en nuestras manos. La es-
cuadra que llevamos como símbolo de la rectitud de
nuestras acciones; el delantal que representa la vida
laboriosa y la actividad útil; los guantes blancos, que
expresan el candor, la inocencia y ]a pureza de nues-
tras acciones; la paleta que sirve para ocultar los
defectos de nuestros hermanos, todo hace alusión a
la beneficencia y al amor de la humanidad y, en con-
secuencia, no expresa sino las cualidades que os dis-
tinguen; sólo podíamos añadir a ella, al recibiros
entre nosotros, el tributo de nuestra admiración y de
nuestro reconocimiento».

Voltaire agradeció la bienvenida del Venera-
ble. A continuación, varios hermanos leyeron poe-

No me dirijo a los hombres. Me dirijo a Ti,
Dios de todos los seres, de todos los mundos, de
todos los tiempos; si es permitido a débiles criaturas,
perdidas en la inmensidad e imperceptibles para el
resto del universo, atreverse a pedirte algo, a Ti,
que todo lo has dado, a Ti, cuyos decretos son
inmutables y eternos. Dígnate mirar con piedad los
errores de nuestra naturaleza; que esos errores no
sean calamidades. No nos has dado el corazón para
aborrecernos y las manos para degollarnos. Haz
que nos ayudemos mudamente a soportar el fardo
de una vida penosa y fugaz; que las pequeñas
diferencias entre los trajes que cubren nuestros
débiles cuerpos, entre nuestros insuficientes
lenguajes, entre nuestros ridículos usos, entre
nuestras imperfectas leyes, entre nuestras insensatas
opiniones, entre nuestras condiciones tan
desproporcionadas a nuestros ojos y tan iguales ante
Ti, que todos esos pequeños matices, en fin, que
distinguen a los átomos llamados hombres, no sean
señal de odio y persecución; que los que encienden
cirios en pleno mediodía para celebrarte soporten
a los que se contentan con la luz de tu sol; que los
que cubren su traje con tela blanca para decir que
hay que amarte, no detesten a los que dicen lo mismo
bajo una capa de lana negra; que sea igual adorarte
en una jerga formada de antigua lengua, que en una
jerga recién formada; que aquellos cuyo traje está
teñido de rojo o morado, que dominan una partícula
de un montoncito del barro de este mundo y que
poseen algunos redondeados fragmentos de metal,
gocen sin orgullo de lo que llaman grandeza y
riqueza, y que los demás lo vean sin envidia; porque
Tú sabes que no hay en esas vanidades nada que
envidiar ni de qué enorgullecerse.

¡Ojalá que todos los hombres recuerden que
son hermanos! ¡Que abominen de la tiranía ejercida

sías y otros textos apropiados; y mientras tenían lu-
gar estas lecturas, el hermano Monnet, pintor del
rey, dibujó el retrato de Voltaire. Siguió el banquete,
y poco después se retiró acompañado de gran canti-
dad de hermanos.

El sábado 11 de abril de 1778, fue a su vez el
Gran Maestre, el duque de Chartres, el que recibió a
Voltaire. Poco después, en la noche del 30 al 31 de
mayo, fallecía Voltaire. No obstante, a título póstu-
mo, Les Neuf Soeurs consagraron a Voltaire su se-
sión del 28 de noviembre de 1778, en el transcurso
de la cual debían haberse recibido masones a
Diderot, d’Alembert y Condorcet.

Extractado de: José Antonio Ferrer Benimeli,
«Voltaire y la Masonería», en Cuadernos de Investi-
gación: Geografía e Historia, 1,1 (1975), pp. 65-90.
Su biografía en:
http://es.wikipedia.org/wiki/Voltaire

sobre las almas, como execran el bandidaje que
arrebata por la fuerza el fruto del trabajo y la
industria pacífica! Si los azotes de la guerra son
inevitables, no nos aborrezcamos, no nos
destrocemos unos a otros en tiempos de paz, y
empleemos el instante de nuestra existencia en
bendecir en mil lenguas diversas, desde Siam a
California, tu bondad que nos concedió ese instante.
(Voltaire, Tratado de la Tolerancia, cap. XXIII).

ORACIÓN A DIOS (VOLTAIRE)

23



LECTURAS

Arturo Schopenhauer concibe la vida
como una navegación entre el dolor
y el tedio, entre el deseo y su cum
plimiento efímero, entre el hambre

y el eros insatisfecho. La vida es una ilusión que
acaba en desilusión, un engaño que acaba en desen-
gaño, una admiración que acaba en decepción. En
la primera mitad de la vida nos preocupa una felici-
dad huidiza, en la segunda mitad de la vida nos pre-
ocupa una felicidad huida.

Hijo de un padre suicida y de una madre mun-
dana, nuestro filósofo reaccio-
na al optimismo de esta con el
pesimismo de aquel. El funda-
mento de la existencia es el
sufrimiento, la negatividad real
e infraestructural de la existen-
cia; frente a ella, el placer com-
parece como una positividad
meramente supra estructural e
inane. En efecto, la vida es irra-
cional voluntad de vivir,
pulsión ciega e inconsciente,
necesidad que una vez satisfe-
cha acarrea saturación y acaba
en aburrimiento existencial.

Schopenhauer nos ofre-
ce una versión platónica del
deseo, considerado como vo-
luntad ciega que hay que con-
tener ascéticamente y sublimar
místicamente en el arte subli-
me, en la filosofía sapiencial y
en la religión compasiva tanto budista como cristia-
na. El afán occidental de vivir debe apaciguarse de
acuerdo a la tradicional sabiduría oriental, lo mis-
mo que el vitalismo sudista encuentra su contrapunto
en la ascética nórdica, ya que se trata de enfriar la
pasión de vivir y encajar el dolor de sobrevivir, aun-
que ni siquiera el sabio es capaz de una total supera-
ción a causa de su misma sensibilidad.

El Dios de Schopenhauer es un Dios que no
quiere ser ni existir, de modo que la divinidad
schopenhaueriana es la nada mística, el vacío
nirvánico, el trans-ser o transrealidad silente. Según
nuestro autor, todo auténtico iniciado o despierto
considera que esta vida es un sueño del que desper-
tamos al morir, como sabían Empédocles, Pitágoras

y el Qohelet. A partir de seme-
jantes premisas filosóficas, la
auténtica existencia consistiría
en «matar el tiempo», abrién-
dolo a una especie de espacio
platónico tras la muerte. Pues
la muerte nos salva de la vida,
lo mismo que el sufrimiento
nos salva del apego a la vida
abriéndonos a la transvida.

De este modo el dolor
adquiere una dimensión
liberadora y purificadora en
esta filosofía, ya que nos libe-
ra de las ataduras vitales y pu-
rifica el cuerpo inconsciente,
abriéndolo al alma o concien-
cia propia del despierto o ilu-
minado. A raíz de esta
soteriología del sufrimiento, el
pensador alemán ha tocado el
fondo negativo del existir,

emergiendo ahora con una consigna positiva a modo
de positivación o revelación del negativo: esta con-
signa consiste en valorar humanamente lo que se
tiene. Una actitud axiológica que confiere valor a lo
que lo tiene, y en primer lugar a la propia «valetudo»
o salud. De aquí que Schopenhauer reacciona a su
pesimismo o negativismo con cierto optimismo o
positivismo, por eso es un buen vividor, amante de

SCHOPENHAUER
LA VIDA Y LA MUERTE

EL DIOS DE SCHOPENHAUER
ES UN DIOS QUE NO QUIERE

SER NI EXISTIR, DE MODO
QUE LA DIVINIDAD

SCHOPENHAUERIANA ES LA
NADA MÍSTICA, EL VACÍO

NIRVÁNICO

24



LECTURAS

la mesa y el vino, de eros y logos, del paseo y la
flauta, a pesar de su misantropía, tal y como nos lo
describen F. Volpi y E. Ziegler en sus respectivas
ediciones de sus obras.

Intrigantemente F. Nietzsche ha bebido en las
fuentes pesimistas de su maestro Schopenhauer, pero
ha reaccionado de un modo exultantemente positi-
vo, dándole la vuelta radicalmente al pensamiento
de aquel. Y así, en lugar del negativismo
schopenhaueriano, Nietzsche ha proyectado un po-
sitivismo dionisiano que afirma la vida y el vivir
hasta sus últimas consecuencias; por ello defiende
un heroísmo que se enfrenta al anti heroísmo de
Schopenhauer. Lo curioso del caso es que ese he-
roísmo nietzscheano se encuentra explícito en la
propia obra de Schopenhauer, si bien circunscrito
como posibilidad noble. En efecto, en su obra «El
mundo como voluntad y representación» (I),
Schopenhauer imagina un hombre que, como
Nietzsche después, afirma radicalmente la existen-
cia hasta considerarla de una duración infinita o que
se repite siempre de nuevo, lo que Nietzsche luego
llamará «el eterno retorno de lo mismo».

Este hombre afirmador radical de la vida apa-
rece ya en Schopenhauer como una especie de su-
perhombre, caracterizado por tan grande ánimo de
vivir que acepta todos los sufrimientos, en nombre
de su propia voluntad victoriosa incluso sobre la
misma muerte. Schopenhauer añade que este héroe
vital encontraría su arquetipo en el héroe védico
Arjuna, trasfigurado por Krishna, así como en el
Prometeo de Goethe: puede verse este superhom-
bre, proyectado por Schopenhauer y reafirmado por
Nietzsche, en: A. (Schopenhauer, El arte de sobre-
vivir, Herder, Barcelona 2013, capítulo «La buena
vida», pág. 107-108).

Nietzsche acaba afirmando la desmesura del
héroe supervital, mientras que Schopenhauer acaba
criticando esa desmesura en nombre del Budismo y
su visión irrisoria de la existencia, en la cual el ser
que es no debería ser porque en el fondo no es sino
nada o vacuidad. Por todo ello, Nietzsche resulta un
escritor juvenil y contracultural, mientras que
Schopenhauer resulta un escritor de madurez y
culturalista. Nietzsche proyecta un superhombre
heroico y prometeico, optimista y locuelo;
Schopenhauer resitúa esa figuración del hombre
sobre un pedestal anti heroico y mortal, pesimista y
cuerdo.

La filosofía de Nietzsche es dionisíaca y afir-
ma la inmanencia trascendentemente, eternamente;
la filosofía de Schopenhauer es apolínea y afirma la
trascendencia inmanentemente, mortalmente. Por
eso Nietzsche interesa al joven eterno en su afirma-
ción del presente perpetuo; y por eso Schopenhauer
interesa al viejo sabio en su afirmación del presente
transeúnte, transitivo y transicional.

Bibliografía mínima: Pueden consultarse las
obras de Arthur Schopenhauer en Gredos, Madrid
2010. Aquí interesan especialmente «El arte de ser

feliz», «Senilia» y «El arte de sobrevivir», publica-
das por la editorial Herder de Barcelona, en
2000,2010 y 2013 respectivamente.
Fuente: http://blogs.periodistadigital.com

SCHOPENHAUER
IMAGINA UN HOMBRE

QUE, COMO
NIETZSCHE DESPUÉS,

AFIRMA
RADICALMENTE LA
EXISTENCIA HASTA
CONSIDERARLA DE

UNA DURACIÓN
INFINITA O QUE SE

REPITE SIEMPRE DE
NUEVO, LO QUE

NIETZSCHE LUEGO
LLAMARÁ «EL ETERNO

RETORNO DE LO
MISMO». 25



LECTURAS

El concepto de Libertad tiene varias acepcio
nes, pero voy a referirme solo a una de ellas,
la libertad interior. No es quizás la más im
portante, pero es la libertad de pensar, ac-

tuar y opinar.
Todas las libertades pueden de alguna manera

limitarse, sólo la libertad de pensar escapa en cierta
forma al control ajeno. Pero para ello uno debe ser
libre para buscar las soluciones a los problemas sin
enmarcarse en dogmas o preconceptos.

Esto no es fácil en esta época donde los me-
dios de comunicación influyen y modifican nues-
tras ideas con la información que nos suministran.
Donde pareciera que la libertad de prensa es sólo
para que el editor pueda decirnos lo que quiera y no
la nuestra de estar realmente informados de la reali-
dad.

Resumiendo entonces, y aunque parezca un
absurdo, es muy difícil ser libre de pensar como
quiera; pues uno es el fruto de circunstancias, here-
dades e influencias.-

Cuando fui iniciado Masón, se le preguntó al
experto: ¿quién había osado golpear las puertas del
templo? Este respondió: «Es un profano, que es un
hombre libre y que  estando en las tinieblas desea
ver la luz»….Pero ¿cuáles son los requisitos para
ser considerado un hombre libre? Un hombre libre
es aquel que no se deja llevar por las pasiones; que
guarda pleno control sobre sus actos y pensamien-
tos. Quizás el que mejor lo definió es Rudyard
Kipling en su célebre poema IF.

Un hombre es libre cuando el peso del fraca-
so le sirve de experiencia y no de excusa, y confia-
do en el futuro reinicia su obra constructora. La li-
bertad que buscamos se consigue buscando la ver-
dad. Esta búsqueda de la verdad es individual, como
individual es la iniciación, y la opinión de los de-
más puede servir de guía con la condición de que la
misma sea brindada por un experto o sea alguien
que recorrió el camino.

Dado que es una búsqueda interior, para po-
der lograrlo, debemos primero conocernos, saber
quiénes somos y que queremos, como decía Borges
en la cita que encabeza esta plancha, a fin de poder
entonces actuar de acuerdo a nuestros ideales y prin-
cipios.

El hombre libre, solo debe depender de su pro-
pia conciencia, buscando SU verdad, la verdad in-
dividual que no le será impuesta en el futuro por

nadie. La verdad que será producto de su razón y de
su estudio.

No obstante de nada vale tener el conocimiento
si no lo aplicamos. Simbólicamente podríamos de-
cir que a cada paso del pie izquierdo (inteligencia o
comprensión de la verdad) le corresponde un ade-
lanto del pie derecho (aplicación práctica de dicha
verdad).

Ahora bien, cabe preguntarse cómo se conci-
lia esta libertad sin límites, con la libertad que tie-
nen otros de pensar libremente. El regulador de es-
tos dos factores es indudablemente la tolerancia: el
respeto de todos por las ideas de cada uno y la obli-
gación de cada uno de no tratar de imponer su ver-
dad a los demás.

Uno puede no estar de acuerdo con la opinión
de otro pero debe aceptar y respetar el derecho de
otro a opinar diferente. Debemos ser tolerantes para
poder convivir con personas que tienen opiniones
diferentes a las nuestras y enriquecernos con las mis-
mas.

La Tolerancia es entonces el límite de nuestra
libertad interior.

No es fácil para el hombre vivir y aceptar esta
seria limitación, es por ello que el Masón mediante
la instrucción pule su Piedra Bruta durante su vida y
perfecciona su manera de ser y su comportamiento.

Así es como en nuestro Taller convivimos her-
manos cuyas posiciones ideológicas no son coinci-
dentes. Pero el respeto profundo por las creencias
de los demás, ya sean estas políticas o religiosas,
hacen que en cada Tenida se funda una amalgama
de buena voluntad y de mutuo apoyo, que forma un
inigualable universo de libertad y superación.

Ojalá podamos transmitir ese espíritu de tole-
rancia no sólo a nuestro pueblo, sino a todo el mun-
do.

El concepto de LIBERTAD INTERIOR
Q H JOSÉ MARÍA VILLA
Fuente: Masonería en Español desde Israel
http://www.thegoatblog.com.br

«Yo busco el rostro que tenía
antes de que mundo fuera creado»

JORGE LUÍS BORGES | EL ALEPH

26



LECTURAS

En general, se entiende como filosofía a la
búsqueda intelectual o intelectiva del
conocimiento por sí mismo, a través del
desarrollo de una concepción personal, que

considera una forma de interpretación de la reali-
dad, de la vida, y de los fenómenos cognoscibles
por el hombre.

En su sentido vulgar se ha llegado a usar el
concepto de filosofía también para referirse a las
actitudes y valores básicos, que las personas pue-
den tener frente a lo cotidiano. El autor del trabajo,
en tanto, sugiere en su desarrollo, que el hecho de
plantear que no se tiene una filosofía constituye en
sí misma una posición filosófica.

Lo señalado demuestra que hay un amplio es-
pacio para definir, comprender y concebir los ámbi-
tos de la filosofía, sus alcances y contenidos.

En Masonería hay diferentes interpretaciones
sobre lo que es la filosofía, quizás tantas como miem-
bros de las logias repartidas por la territorialidad y
el poder que nos regula. Aún más, tal vez tantas in-
terpretaciones como los masones que integran la
Masonería Universal. Todo depende de lo que en
los dominios de la filosofía podemos comprender.
Obviamente, la diferencia del masón respecto del
hombre vulgar, es que aquel está compelido a filo-
sofar, en tanto, este tiene una opción más libre, más
propia de su voluntad y arbitrio. El masón, por el
contrario, iniciáticamente tiene la ineludible respon-
sabilidad de reflexionar filosóficamente.

Para establecer con más certidumbre un
parámetro sobre el cual se pueda hacer un comenta-
rio al trabajo presentado, privilegiaré aquella defi-
nición más trascendente, que entiende la filosofía
como una búsqueda del saber y de la sabiduría, en
torno al análisis e interpretación de los fenómenos
cognoscibles por el hombre, es decir, una búsqueda
sustentada en el estudio y no en la simple opinión o
la simple voluntad.

Ello amerita reconocer que, algunas formas
de comprensión de la vida, no necesariamente co-
rresponden a una forma de hacer filosofía, las que
debemos entenderlas simplemente como actitudes,
conductas, percepciones, u opciones, que obedecen
a una libre determinación de los individuos, funda-
das en ideas definidas, que no necesariamente co-

rresponden a una voluntad de búsqueda del saber y
de la sabiduría.

Luego, si la Francmasonería propone al ini-
ciado hacer una búsqueda de la verdad y de la per-
fectibilidad, está invitándolo a filosofar y a estudiar
los fenómenos cognoscibles, no a emitir opiniones
voluntariosas, sino a expresar opiniones que refle-
jen ideas sustentadas en aspectos éticos, científicos,
estéticos, etc., cognoscentes y cognoscibles. Desde
luego, no le propone una dimensión o una concep-
ción filosófica en particular, ya que esa es una defi-
nición que solo le compete a cada cual, según sus
capacidades y arbitrios, incluyendo no optar por nin-
guna escuela filosófica en particular.

La filosofía es una forma de expresión de las
ideas. Seguramente la más integral y las más pro-
funda, porque considera una visión más amplia. En
sus ámbitos de dominio, se distinguen innúmeras
escuelas, que determinan posiciones absolutamente
definidas, sobre cómo entender la realidad
cognoscente. Como la razón, la cultura o la civiliza-
ción, la filosofía evoluciona, se transmuta. Su ám-
bito de exploración es intrínsecamente exotérico,
porque ve al hombre en su transcurrir histórico.

Pero, también hay otras formas de percibir e
interpretar la realidad, que tienen alcances más li-
mitados, t ale s como las ideologías o las llamadas
«corrientes de opinión», las que, en sí mismas, no
necesariamente pueden tener un alcance filosófico.
Las ideologías o corrientes de opinión reflejan una
visión sesgada sobre la realidad, una parcialidad, que
tiene como característica principal el ser
acumulativas o asociativas, en términos de sumar
en torno a un conjunto de ideas.

Tomemos como ejemplo a los pitagóricos.
Cuando hablamos de esta escuela esotérica griega,
diremos pitagóricos cuando nos estamos refiriendo
a una comprensión filosófica de sus contenidos, y a
personas que se identificaban con esa concepción
de la vida. Pero, cuando hablamos de pitagorismo,
estamos hablando de un conjunto de ideas plantea-
das para la acción, es decir, de una ideología. Lo
mismo ocurre con el pensamiento de Marx, pues, es
apropiado hablar de la filosofía marxiana, cuando
nos referimos a su forma de interpretar de la reali-
dad, y de marxismo, cuando estudiamos su ideolo-

R H SEBASTIÁN JANS
Gran Logia de Chile.

¿EXISTE LA
FILOSOFÍA
MASÓNICA?

27



LECTURAS

gía que nos propone cambiar esa realidad. Podemos
hablar del pensamiento socrático, pero, no podemos
hablar de socratismo, en tanto, Sócrates no planteó
una opción para modificar la realidad.

Los ismos implican siempre una opción a con-
cretizar, un contenido modificatorio, lo que no ne-
cesariamente tiene la filosofía en su carácter. Los
ismos corresponden a una situación de vanguardia,
lo que implica un objetivo a lograr: un efecto en la
sociedad, en el transcurrir histórico, hacia un even-
to tras el horizonte del momento que el pensador
vive.

Frente a lo expresado: ¿Debemos entender que
la Masonería tiene una interpretación definida so-
bre lo cognoscible?

Distante de los objetivos inmediatos de la fi-
losofía, la Masonería recoge la vertiente esotérica

del conocimiento humano. No tiene límites tempo-
rales. Incita al hombre a la búsqueda de la verdad y
del conocimiento, a usar las herramientas que éste
ha construido para hacer posible el descubrimiento
de la verdad y el desarrollo del conocimiento.

Si hubiese una filosofía masónica, deberíamos
reconocer que existe una masonería acotada a un
tiempo específico, al tiempo en que esa compren-
sión de la realidad es posible, de acuerdo a la reali-
dad que se vive, al grado de conocimiento que ella
expresa. Así, si hubiese una filosofía masónica, la
Masonería moriría con ella, porque no hay filosofía
perenne, no hay una filosofía que escape al episodio
histórico, a las circunstancias cognoscentes de un
tiempo y un lugar.

La Masonería no tiene ideología, ni tiene filo-
sofía, aunque filosofe y los masones reconozcan el
valor de determinadas ideologías. Así, no podemos
hablar de «masonismo», porque ello significaría la
pérdida del carácter docente y esotérico que ella
contiene, para terminar siendo una opción más en el
mundo profano, para asumir una posición en las dis-
putas y controversias que dividen al hombre.

El posible que los masones hagan una propues-
ta filosófica, a partir de determinados contenidos
masónicos, pero, esa filosofía no corresponderá a
una opción de la Orden, sino que será propia de aque-
llos masones que la puedan sustentar.

1. ORIGEN DEL TERMINO FILOSOFÍA
El termino es abstracto y polisémico (la misma pa-
labra con distintos significados relacionados entre
sí). La raíz «filosof» ap arece en siglo VII A.E.V. en
Anaximandro, alumno de Tales de Mileto. Aparece
también en los Siglos VI A.E.V. (Heráclito,
Pitágoras), V A.E.V. (Sócrates, Platón), y IV A.E.V.
(Aristóteles). La tradición dice que el término «filó-
sofo» es Pitagórico y del Siglo VI A.E.V. Pero el
texto más lejano (no referencial) es el «Corpus
Hipocráticum», Siglo V y IV antes de la era vulgar.
2. EVOLUCIÓN SEMÁNTICA DEL CONCEPTO
FILOS: Enemigo – relación de hospitalidad – rela-
ción familiar o doméstica – comportamiento afecti-
vo – significación religiosa – ritual.

SOFÍA: Habilidad manual – técnica – experiencia
de – conocimiento general.
ISÓCRATES: Sofía es conocimiento explícito y es-
pecializado (como piensan los Sofistas).
HERÁCLITO: Sofía es saber los principios que go-
biernan todas las cosas.
PLATÓN: Su filosofía es marcada por la diferencia
entre sensible e inteligible. La filosofía es prepara-
ción para la muerte. La idea más importante es la
del bien. Acentúa FILOS:
Filosofía es la ciencia del BIEN, que gobierna al
mundo de las ideas. El bien se conoce liberándose
de lo material.
ARISTÓTELES: Acentúa SOFÍA, lo objetivo. Para
él, la ciencia (episteme) es conocimiento racional.

LA FILOSOFÍA DE LA MASONERIA
R H JOSEPH BRUNO LEVY
B R L Unión Justa 257, Nº 351.
República Argentina.

28



LECTURAS

Usa la palabra
«episteme» 6
veces más que
la palabra «filo-
sofía».
Filosofía es
«episteme», o
conocimiento
necesario de las
causas. Hay fi-
losofías PRI-
MERAS (cien-
cias- lo que lla-
mamos hoy

Metafísica) – y SEGUNDAS – (Física y Matemáti-
cas).
Metafísica es la relación entre las definiciones de
Filosofía.
3. FILOSOFÍA EN EL MUNDO ACADÉMICO /
INTELECTUAL MODERNO
La filosofía no tiene lugar en el mundo moderno.
Hoy el conocimiento es un medio, no un fin en sí.
La gente hoy tiene criterios hechos de todas las co-
sas y se creen ilustrados. Hay que desconfiar de la
ilustración propia. Si un sujeto mira un objeto con
un fin ulterior:
El sujeto saca atención del objeto.
No respeta la naturaleza del objeto.
No tiene la mirada limpia.
Fracciona su capacidad cognoscitiva.
Pierde la visión y el gozo de la verdad.
El objeto se cierra y no se muestra.
Hoy hay mucha especialización, y el planteo de la
totalidad (filosofía) se hace vago, etéreo y ambiguo.
El concepto de «totalidad» deja la Universidad y es
tomado por el periodismo.
El conocimiento concupiscente es una muleta para
carencias espirituales. Es un medio para llegar a un
fin aparentemente bueno.
Dicho todo esto, y usando la definición hoy más
aceptada de Filosofía como Amor al Conocimiento,
¿qué podemos entender por la Filosofía de la
Francmasonería? Esto es lo que constituye el verda-
dero, el real secreto de la Francmasonería.
La respuesta se encuentra fácilmente. Está escrita
en cada Ritual de cada Rito que se practica en la
Orden, y en la misma historia de la Orden.
Es una verdadera, completa y sana Filosofía del Tra-
bajo. Fue descubierta y desarrollada por los Libres
Masones Operativos de los tiempos medievales.
Descubrieron esta Filosofía no en una teoría, pero
en lo que su trabajo diario de constructores de cate-
drales y de otros magníficos edificios les imponía a
sus espíritus.
Por más de dos siglos los Libres Masones Operativos
fueron las mayores, más ilustradas y mejores men-
tes de su época. Por razones históricas eran libres,
en el seno de sus reuniones en sus Logias de ejerci-
tar el libre pensamiento. Además, su trabajo incluía

una serie de artes y ciencias como el trazado de pla-
nos, la geometría, la aritmética, la mecánica, la quí-
mica, la escultura, la pintura, el arte de manejar y
fabricar vidrios, el conocimiento de la perspectiva y
de las proporciones.
Con su Filosofía del Trabajo, los Libres Masones
Operativos iban de contramano con el pensamiento
generalizado del mundo medieval. Por esa razón
necesitaban secretos para poderse reconocer entre
sí.
Cuando con el pasar de los años se agregaron a las
Logias Masones Especulativos, y se llegó eventual-
mente a la Masonería puramente Especulativa, una
cosa no cambió. La Filosofía Masónica del Trabajo.
La Orden se hizo una Institución destinada a elevar
la cultura universal.
El símbolo de este difícil y duro trabajo es nuestro
Mandil: cada vez que lo vestimos nos hace reflexio-
nar y pensar profundamente sobre nuestra idonei-
dad para llevar adelante la tarea que hemos prome-
tido cumplir.
Otra imagen que surge es la de la Piedra Bruta. A
través de este símbolo, la palabra «trabajo» toma un
sentido distinto, dinámico. La Piedra Bruta simbo-
liza las imperfecciones del espíritu y del corazón
que el Masón debe constantemente y permanente-
mente esforzarse para corregir.
Los antiguos constructores, dentro de sus Logias
perfeccionaban sus conocimientos sobre el campo
de la construcción y de la edificación. Se enrique-
cían en su trabajo, pero como constructores se per-
feccionaban personalmente en su aspecto moral tam-
bién.
Las catedrales eran templos a la fe en Dios, pero
eran construidas gracias a piedras labradas por el
hombre. En los Masones medievales no se podían
separar la trascendencia de la fe del «hacer» o del
trabajar.
Los instrumentos usados por estos primeros Maso-
nes se hicieron, con el tiempo, símbolos del edificar
en el sentido más amplio de la palabra. Ellos levan-
taban una casa a Dios, pero simbólicamente ponían
en el centro de la atención al hombre en cuanto hom-
bre, el hombre nacido para contribuir – por medio
del trabajo sobre sí mismo – al perfeccionamiento
del mundo.
La Francmasonería honra y dignifica el trabajo y lo
considera como uno de los deberes más esenciales
del hombre; por eso proscribe la ociosidad volunta-
ria y da a sus miembros el título de Obreros.
De esta definición se deduce claramente, que la
Francmasonería es una institución nacida para com-
batir con las armas de la persuasión y por la fuerza
moral del buen ejemplo, todo lo que atente al pro-
greso de la razón y al espíritu de confraternidad uni-
versal. La Francmasonería es la ciencia del progre-
so moral.
¿Cuál es una Filosofía de la Francmasonería? Es la
Filosofía del Trabajo. Sólo eso.

29



LECTURAS

Dentro de la simbología masónica, ocupa un
puesto preferente el «mito». Los mitos son
narraciones o cuentos que sintetizan —des
cribiendo hechos y escenas convenciona-

les— experiencias humanas complejas que apuntan
los grandes principios a los que hemos aludido.

El mito platónico de la caverna, el de Sísifo,
el de Osiris, etc., actualizan valores humanos esen-
ciales, con independencia de la existencia o aconte-
cimiento, en un tiempo real, de los hechos narrados.
Los mitos utilizados en el método iniciático
masónico no representan verdades únicas, ni dog-
mas, sino que están deliberadamente destinados a
ser temas de reflexión y especulación filosóficas
estimuladoras del desarrollo intuitivo, lo mismo que
los restantes símbolos.

Así, en la mitología romana, las fiestas
saturnales (carnaval) constituían un momento de
cambio o trastrocamiento del orden establecido. Los
siervos mandaban a los señores durante unos días,
porque Saturno, según el mito, habría destronado a
Urano, su padre, antes de ser él mismo destronado
por Júpiter/Zeus, dislocando o rompiendo el orden
habitual. Este mito, como todos los mitos, contiene
descripciones que, a través de analogías sucesivas
razonadas, nos conducen hacia ideas afines, tan va-
riadas como la propia riqueza interior personal sea
capaz de albergar o recrear. Eso es el simbolismo.

Para los alquimistas, que fueron el brazo acti-
vo o constructor, dentro de la escuela de pensamiento
hermético, Saturno representaba la materia disuel-
ta, o bien el vitriolo azoico, capaz de separar los
metales. Partiendo de esa disolución o separación
de elementos, comenzaría la fase de recombinación
o reconstrucción. Saturno vendría simbolizar, en ese
contexto, el final de algo y el comienzo de una fase
nueva.

En astrología, Saturno representa la serie de
experiencias de separación que se producen a lo lar-
go de la vida del hombre, pasando por la concatena-
ción de sacrificios que ello conlleva. Por eso se le
considera un signo más bien nefasto. Pero su lado
bueno estaría en la capacidad de renuncia liberadora
de la animalidad y de las pasiones que su presencia
implica para los astrólogos.

El mito viene definido como una «noción o
una creencia considerados valiosos por una comu-
nidad y transmitidos por ésta». Los mitos simboli-
zan otras tantas funciones del psiquismo humano.
El mito de la «Luz», por ejemplo, tiene su raíz en el
temor y el rechazo de la oscuridad, común a la ge-
neralidad de los seres humanos. Los «hijos de la Luz»
que, con diversos nombres, nos presentan la mayor
parte de las leyendas tradicionales, son figuras
míticas que representan nuestro deseo de victoria
en la lucha contra el miedo, la ignorancia y la muer-
te. La ejemplaridad de los mitos invita a la emula-
ción, pero, sin sometimiento a una disciplina metó-
dica personal, carecen de valor iniciático. En otras
palabras la fe ha de hacernos adquirir la capacidad
de obrar «reflejamente»

Veremos, más adelante, que cada grado de la
iniciación masónica, a partir del 3° inclusive, y sea
cual sea el número de grados o etapas complemen-
tarias que caractericen a cada sistema de los diver-
sos existentes, basa la elaboración y desarrollo de
sus reflexiones en un mito o leyenda. Quienes no
comprenden el simbolismo masónico suelen con-
fundir los títulos de las leyendas iniciáticas con pre-
tendidos títulos personales, con los que se «adorna-
rían» los maestros masones fatuamente. No existe
ningún masón real que piense así. Un masón del Rito
Escocés Antiguo y Aceptado no se considera a sí
mismo «Gran Maestre Arquitecto», «Sublime y Per-
fecto Masón» o «Príncipe de Jerusalén», fuera del
contexto ritual del grado trabajado, en el que tales
son los títulos de las ejemplificaciones propuestas,
simbolizando otras tantas etapas de su proceso
iniciático. Es importante retener este dato.

La construcción del Templo de Salomón fue
un hecho histórico, narrado en la Biblia y utilizado
como referencia por los constructores sagrados me-
dievales, que la Masonería simbólica recogió para
situar en torno a él la fábula de Hiram Abif, su pro-
pio mito fundamental. Ésta, tal como la conocemos
los masones simbólicos, no aparecía en los Old
Charges (Antiguos Deberes) medievales, pero sí
otras leyendas, como la de Noé y sus hijos, que in-
cluían elementos comunes con la leyenda de Hiram.

R H Amando Hurtado
R L Génesis, Madrid, España.
(Extracto del libro «La Masonería»).

LOS MITOS

30



LECTURAS

Hemos señalado ya que la relación simbólica
Hombre-Templo-Universo constituye el soporte de
reflexiones a partir de las cuales el obrero masón se
forma, «trabajando la piedra y aprendiendo a cono-
cerse a sí mismo» en ese proceso. El obrador masón
es, él mismo, un ejemplo de construcción, y la so-
ciedad humana es el gran Templo a cuya construc-
ción y perfeccionamiento deben y pueden contribuir
los hombres que previamente busquen su propia
perfección. Tal es el principio rector del método
iniciático masónico y el mito de Hiram lo subraya,
poniendo de relieve que la muerte no paraliza e pro-
ceso de construcción del Templo.

La fábula, cuya paternidad histórica no está
aclarada, aunque su primera versión conocida es la
que publicó Samuel Pritchard en 17308, toma como
protagonista a Hiram Abif (O Maestro Hiram), per-
sonaje mencionado en los libros bíblicos de las Cró-
nicas y de los Reyes [9] como artífice extremada-
mente experto en el trabajo de los metales y en obras
de ornamentación. El Maestro Hiram histórico, de
madre hebrea, había sido enviado a Jerusalén por el
rey de Tiro (también llamado Hiram) para que ayu-
dara al rey Salomón en la construcción del primer
Templo. A partir de estos escasos datos, surgió en la
Masonería de principios del siglo XVIII este mito,
creado para ritualizar el proceso simbólico de muerte
y resurrección que caracteriza a todas las escuelas
iniciáticas y que parte de la muerte del «viejo hom-
bre», que ha de dar vida al «hombre nuevo» o im-
buido de nuevo espíritu:

Hiram, el Maestro conocedor de la Palabra ma-
gistral o clave de la construcción, muere a manos de
unos malos colaboradores, antes de ver concluida la
obra. La ignorancia, el fanatismo y la codicia de tres
malos compañeros de trabajo, dependientes de él,
les hacen desear ser tratados como maestros antes
de estar capacitados para ejercer el oficio a ese ni-
vel. Por ello, exigen de Hiram la revelación de la
contraseña o palabra de maestro constructor que les
permitirá identificarse como tales y recibir su sala-
rio en el lugar y hora señalados, a tal efecto, para los
obreros de ese grado. Al negarse Hiram a actuar en
contra de su conciencia, cada uno de los infames le
asesta sendos golpes, acabando con la vida del Maes-
tro. Después, entierran su cadáver en un lugar aleja-
do del Templo en construcción. Pero los demás com-

pañeros, al notar la ausencia de Hiram, comunican
el hecho a salomón, rey patrocinador de la construc-
ción. Éste dispone la búsqueda del Maestro y el cas-
tigo de sus asesinos.

La narración prosigue, detallando cómo fue
descubierto el cadáver de Hiram y cuál fue la acti-
tud de los preocupados compañeros que lo hallaron.

La reflexión sobre este mito permite extraer
enseñanzas inmediatas que conducen a otras, de ca-
rácter iniciático: cada compañero recibido como nue-
vo maestro ha de ser un obrero que haya «muerto»
para el mundo de las «apariencias», en el que reinan
la ignorancia, el fanatismo y l codicia, para «rena-
cer» imbuido del espíritu de trabajo y de las cuali-
dades morales que caracterizaron al mítico Maestro
Hiram. Sólo en esas condiciones será posible llevar
a término la Obra. Ello conduce al planteamiento
personal de todo un programa de trabajo, que es la
temática del tercer grado masónico o grado de Maes-
tro.

Todo maestro Masón simbólico reencarna la
figura de Hiram Abif, esforzándose por recuperar la
Palabra perdida, necesaria para conocer la estructu-
ra universal. Para ello, usa los instrumentos de tra-
bajo del Aprendiz, los del Compañero y, a partir de
su nuevo compromiso consigo mismo, el Compás
del Maestro, con el que ha de aprender a ajustar y
trasladar las medidas de acciones y pensamientos al
plano metafísico. Los maestros forman una cadena
fraternal de transmisión a través del tiempo, para
que la Obra prosiga, con el apoyo permanentemen-
te presente de cuantos participan y participaron en
la Construcción. Ése es el espíritu de la Tradición.

Recordemos, en fin, que la filosofía herméti-
ca y la experiencia alquímica, derivada de ella, mar-
can también sus surcos en la metodología iniciática
masónica, resumidos en la sigla V.I.T.R.I.O.L. (Vi-
sita interiora térrea rectificando que advenies
ocultum lapidem). «Visita el interior de la tierra y,
rectificando, encontrarás la piedra oculta», transcribe
la idea del perfeccionamiento. A partir del
autoanalizas y de la rectificación, como vía para el
encuentro de los esencial universal que se halla ins-
crito en cada hombre, puesto que lo de arriba es como
lo de abajo, tal como señalara la enseñanza del le-
gendario Hermes Trimegisto.

31


